
opusdei.org

Nešto veliko što je
Ljubav (XI): Plod
vjernosti

„I naš život može sudjelovati u
obilnom plodu koji je dao
Isusov život, ako Ga pokažemo
drugima kroz vlastiti život, ako
Mu dopustimo da ljubi našim
vlastitim srcem.“

7.09.2019.

Knjiga Psalama započinje himnom
hvale za plodan život osobe koja
nastoji biti vjerna Bogu i njegovu
zakonu, te koja odolijeva pritisku



bezbožnika: On je k’o stablo
zasađeno pokraj vódâ tekućica što u
svoje vrijeme plod donosi; lišće mu
nikad ne vene, sve što radi dobrim
urodi. (usp. Ps 1,1-3). To je pouka
koja se često nalazi u Svetom Pismu:
Čestit čovjek stječe blagoslov, (Izr
28,20); a tko sije pravdu, ima sigurnu
nagradu. (Izr 11,18). Sva Božja djela
su plodonosna, kao i životi onih koji
odgovore na njegov poziv. Na
Posljednjoj večeri, naš Gospodin je
rekao apostolima: Ne izabraste vi
mene ,nego ja izabrah vas i postavih
vas da idete i rod donosite i rod vaš
da ostane. (Iv 15,16). Jedino što od
nas traži jest da ostanemo sjedinjeni
s Njim poput loze i trsa, jer: Tko
ostaje u meni i ja u njemu, taj donosi
mnogo roda (Iv 15,5).

Kroz stoljeća, sveci su obilno iskusili
Božju velikodušnost. Sveta Terezija,
na primjer, napisala je: „A Njegovo
Veličanstvo ne običava loše plaćati
konačište, ako Ga se dobro ugosti.“[1]



On je obećao onima koji su mu vjerni
da će ih primiti u svoje Kraljevstvo s
toplim pohvalama: „Valjaš, slugo
dobri i vjerni! U malome si bio
vjeran, nad mnogim ću te postaviti!
Uđi u radost gospodara svoga!” (Mt
25,21)

Ali Bog ne čeka Nebo da nagradi
svoju djecu; već u ovom životu
dopušta im da sudjeluju u njegovoj
božanskoj radosti kroz mnoge
blagoslove. On ispunja njihov život
plodovima svetosti i kreposti, i
izvlači ono najbolje iz svakog talenta
koji im je dao. Pomaže nam da se ne
obeshrabrimo zbog vlastitih slabosti i
da se sve više uzdamo u njegovu
snagu. Štoviše, preko svoje vjerne
djece, Bog blagoslivlja i one oko njih.
„Ovime se proslavlja Otac moj: da
donosite mnogo roda i da budete
moji učenici. ” (Iv 15,8)

Ovdje ćemo razmotriti neke od
plodova koje donosi naša vjernost —



kako u vlastitom životu, tako i u
životima drugih. Nadamo se da će
nas ti plodovi, zajedno s mnogima
koje samo Bog poznaje, potaknuti da
nikada ne prestanemo zahvaljivati
Bogu za njegovu brigu i blizinu. I
tako ćemo iz dana u dan sve više
cijeniti Njegovu Ljubav.

Nebo u nama

Nekoliko dana prije odlaska u Nebo,
sveti Josemaría je rekao skupini svoje
djece:„Bog je poželio položiti vrlo
vrijedno blago u nas... Bog, naš
Gospodin, sa svom svojom veličinom,
prebiva u nama. Nebo neprestano
prebiva u našim srcima.”[2]Naš
Gospodin je obećao apostolima: „Ako
me tko ljubi, čuvat će moju riječ pa
će i Otac moj ljubiti njega: k njemu
ćemo doći i kod njega se
nastaniti.” (Iv 14,23) To je glavni dar
koji nam Bog nudi: svoje prijateljstvo
i svoju prisutnost u nama.



Svakoga dana u molitvi možemo
ponovno razmatrati istinu o Božjoj
prisutnosti u nama i čuvati je u
svome pamćenju. Ispunjeni
čuđenjem i zahvalnošću, nastojat
ćemo uzvratiti kao dobra djeca na
Božju neizmjernu ljubav prema
nama. Jer naš Gospodin „ne silazi s
Neba svaki dan zato da ostane u
zlatnom ciboriju, nego da pronađe
drugo Nebo u kojem toliko uživa –
Nebo naše duše, stvorene na njegovu
sliku i živog hrama Presvetog
Trojstva.”[3] Taj božanski dar sam po
sebi trebao bi nas učiniti beskrajno
nagrađenima i sigurnima u radost
koju dajemo Bogu svojom vjernošću.

Kad dođe tjelesni ili duhovni umor,
kad nas pritisnu poteškoće i životni
udarci, potrebno je ponovno se
podsjetiti da: „Ako Bog prebiva u
našoj duši, sve ostalo, koliko god se
važno činilo, sporedno je i prolazno,
dok smo mi, u Bogu, postojani i
čvrsti.”[4] Sigurnost da je Bog sa



mnom, da je u meni, i da sam ja u
Njemu (usp. Iv 6,56), izvor je
nutarnje sigurnosti i nade koja
nadilazi svako ljudsko objašnjenje.
Ta nas spoznaja vodi sve većoj
jednostavnosti — poput djece — i
daje nam širok i pun povjerenja
pogled na svijet, mirno i radosno
srce.

Radost i mir izviru iz dubine duše
kao naravni plod vjernosti i
predanja. Taj mir i ta radost toliko su
važni i snažni za evangelizaciju da je
sveti Josemaría svaki dan na Misi
molio Boga da taj dar podari njemu i
svim njegovim kćerima i sinovima.
[5] Nosimo Nebo u sebi kako bismo
ga mogli unositi posvuda: u svoj dom,
na radno mjesto, u trenutke odmora,
u vrijeme provedeno s prijateljima…

„U našem vremenu, kad se u
društvenom životu, na radnim
mjestima i u obiteljima tako često
vidi nedostatak mira, potrebnije je



nego ikad da mi kršćani budemo,
kako je govorio sveti Josemaría,
‘sijači mira i radosti.”[6] Po iskustvu
znamo da taj mir i radost ne
pripadaju nama. Zato se trudimo biti
svjesni Božje prisutnosti u našem
srcu, kako bi nas On ispunio svojim
darovima i širio ih na one oko nas.
Ovo ponizno sijanje uvijek je
djelotvorno i može doseći mnogo
dalje od našeg neposrednog
okruženja: „Mir u svijetu možda više
ovisi o našim osobnim,
svakodnevnim i ustrajnim naporima
da se nasmiješimo, oprostimo i ne
shvaćamo sebe previše ozbiljno, nego
o velikim pregovorima među
narodima, koliko god oni bili
važni.”[7]

Čvrsto i milosrdno srce

Kada dopustimo da Božja prisutnost
pusti korijen i donese plod u nama
(što je, na određeni način, vjernost),
postupno stječemo „unutarnju



čvrstoću” koja nam omogućuje da
budemo strpljivi i blagi pred
teškoćama, neočekivanim
događajima, situacijama koje nas
uznemiruju, kao i pred vlastitim i
tuđim ograničenjima.

Sveti Ivan Vianney rekao je da su
„naše pogreške poput zrna pijeska
kraj planine Božjeg milosrđa.”[8] Ovo
nas uvjerenje potiče da reagiramo
onako kako Bog reagira na naše
slabosti — blago i milosrdno — i da
se ne uznemirujemo kad naiđemo na
zapreke svojim osobnim planovima i
željama. Otkrivamo, kako je rekao
sveti Josemaría, da su svi događaji
našeg dana na neki način „nositelji
Božje volje i treba ih prihvaćati s
poštovanjem i ljubavlju, s radošću i
mirom.”[9] Tako nam, malo-pomalo,
postaje lakše moliti, opraštati i
nalaziti opravdanja za druge, kao što
je to činio naš Gospodin, i brzo
ponovno zadobivamo svoj mir, ako
ga izgubimo.



Ponekad nam taj trud da u sebi
njegujemo blagost i milosrđe može
izgledati kao slabost, osobito kad se
suočimo s ponašanjem koje nam se
čini da zaslužuje osudu ili s
namjernom zloćom onih koji žele
nanijeti štetu. Tada se trebamo
prisjetiti kako je Isus ukorio učenike
kad su htjeli s neba prizvati kaznu na
Samarijance koji Ga nisu htjeli
primiti (usp. Lk 9,55). „Kršćaninov
program – program milosrdnog
Samarijanca, Isusov program – jest
»srce koje vidi«. To srce vidi gdje je
potrebna ljubav i djeluje u skladu s
time. ”[10] Naše strpljivo milosrđe,
koje se ne uzrujava i ne prigovara
kad naiđe na poteškoće, postaje tako
balzam kojim Bog liječi one koji su
srca skršena, i povija rane njihove
(usp. Ps 147,3) i čini njihov put
obraćenja lakšim i privlačnijim.

Učinkovitost koju ne možemo ni
zamisliti



U današnjem svijetu često je nužno
izgraditi i predstaviti snažnu sliku o
sebi i vlastiti osobni profil kako bi se
ostavio “dojam” u svijetu društvenih
mreža i na poslovnom planu. No, ako
izgubimo iz vida stvarnost da živimo
u Bogu, da je On „neprestano uz
nas,”[11] tada ta briga može postati
suptilna opsesija: da budemo
prihvaćeni, prepoznati, “praćeni” i
čak da nam se divi. Tada se možemo
naći u stalnoj potrebi da
potvrđujemo vrijednost i važnost
svega što činimo ili govorimo.

Ova čežnja za priznanjem i vidljivim
potvrđivanjem vlastite vrijednosti
odražava, premda na pogrešan
način, jednu duboku istinu: svatko od
nas je neprocjenjive vrijednosti —
toliko da je Bog želio dati svoj život
za svakog od nas. No lako možemo
pasti u zamku suptilnog zahtijevanja
ljubavi i priznanja koje možemo
samo primiti kao dar. Naš Gospodin
je na Gori rekao: „Pazite da svoje



pravednosti ne činite pred ljudima
da vas oni vide. Inače, nema vam
plaće u vašeg Oca koji je na
nebesima. ” (Mt 6,1) I još radikalnije:
„neka ti ne zna ljevica što čini
desnica.” (Mt 6,3)

Opasnost da zahtijevamo ljubav
umjesto da je primamo bit će manja
ako njegujemo uvjerenje da Bog
promatra i najmanje događaje u
našem životu s ljubavlju — jer ljubav
je u detaljima. „Ako želiš gledatelje
za svoja djela, evo ti ih: anđeli i
arkanđeli, i sam Bog svemira.”[12]
Tada dolazi samopouzdanje koje
proizlazi iz svijesti da smo uvijek u
Njegovoj prisutnosti. Ne trebamo
vanjsku potvrdu kako bismo
vjerovali u snagu svoje molitve i svog
života — bilo da smo javno poznati,
bilo da naš život prolazi gotovo
neopaženo. Dovoljan nam je Božji
pogled pun ljubavi i ove Isusove
riječi, koje shvaćamo osobno: „Otac



tvoj, koji vidi u skrovitosti, uzvratit
će ti.” (Mt 6,3)

Mnogo možemo naučiti iz skrivenih
godina koje je Isus proveo u
Nazaretu. Ondje je proveo najveći
dio svoga zemaljskog života. Pod
pogledom ljubavi nebeskog Oca, naše
Gospe i svetog Josipa, Sin Božji je već
u tišini, neizmjerno učinkovito,
ostvarivao otkupljenje čovječanstva.
Malo je ljudi znalo za Njega, ali u
skromnoj radionici jednog obrtnika
Bog je zauvijek mijenjao povijest
čovječanstva. I naš život može
sudjelovati u obilnom plodu Isusova
života, ako Ga pokažemo drugima
kroz vlastiti život, ako Mu dopustimo
da ljubi našim srcem.

Skriven u svakom svetohraništu, kao
i u dubinama našeg srca, Bog i dalje
mijenja svijet. Zato naš život
predanja, u zajedništvu s Bogom i
drugim ljudima, preko zajedništva
svetih dobiva učinkovitost koju ne



možemo izmjeriti ni zamisliti. „Ne
znaš jesi li napredovao, ni koliko… -
Što će ti ovo računanje?…- Važna je
ustrajnost, da ti srce izgara, da vidiš
više svjetla i šire obzorje…: da se
žrtvuješ za naše nakane koje
naslućuješ – premda ne znaš koje su
– i da se za sve njih moliš. ”[13]

Bog je isti kao i uvijek

Sveti Pavao poticao je prve kršćane
da ostanu vjerni, da se ne boje ići
protiv struje i da rade s pogledom
usmjerenim na Gospodina: „Tako,
braćo moja ljubljena, budite
postojani, nepokolebljivi, i obilujte
svagda u djelu Gospodnjem znajući
da trud vaš nije neplodan u
Gospodinu” (1 Kor 15,58) Sveti
Josemaría često je ponavljao ovu
Apostolovu opomenu: „Ako si vjeran,
moći ćeš se hvaliti pobjedom, i u
svom životu nećeš doživjeti poraz.
Ako radimo s ispravnom nakanom i
željom da ispunimo Božju volju, ne



postoji takvo što kao neuspjeh. S
uspjehom ili bez njega, ipak smo
pobijedili jer smo radili iz
Ljubavi.”[14]

Na bilo kojem životnom pozivu može
se dogoditi da, nakon razdoblja
radosnog predanja, osjetimo napast
obeshrabrenja. Možemo pomisliti da
nismo bili dovoljno velikodušni, ili
da naša vjernost nije donijela mnogo
ploda ni apostolskog uspjeha. Tada je
dobro prisjetiti se Božjih
ohrabrujućih riječi: „Neće se zalud
mučiti” (Iz 65,23) Sveti Josemaría je
rekao: „Biti svet znači biti
djelotvoran, premda svetac može i ne
dotaknuti plodove djela. ”[15] Bog
ponekad dopušta da Njegovi vjerni
prođu kroz kušnje i poteškoće u
radu, kako bi njihova duša postala
ljepša, a srce osjetljivije.

Kada nas, unatoč našoj želji da
ugodimo Bogu, obuzme
obeshrabrenje ili umor, nastavimo



raditi sa „smislom za otajstvo” —
svjesni da je naša učinkovitost često
nevidljiva, neuhvatljiva i
nemjerljiva. „Dobro znamo da će
naši životi donijeti plod, ne
zahtijevajući da znamo kako, gdje ili
kada. Nijedno djelo ljubavi prema
Bogu nije izgubljeno, nijedan
velikodušan trud nije besmislen,
nijedno bolno podnošenje nije
uzaludno… Nastavimo ići naprijed;
dajmo Mu sve, dopuštajući Mu da u
svoje vrijeme učini da naši napori
donesu plod.”[16]

Gospodin nas poziva da radimo s
predanjem i pouzdanjem u Njegovu
snagu, a ne u svoju, u Njegov pogled
na svijet, a ne u naše ograničeno
viđenje. „Kada se budeš ozbiljno
prepustio Gospodinu, naučit ćeš se
zadovoljiti onim što nadođe, i ne
gubiti vedrinu ako se nešto – unatoč
svim tvojim naporima i
odgovarajućim sredstvima – ne riješi
po tvome ukusu... Jer će biti



“riješeno” kako se Gospodinu bude
svidjelo.”[17]

Svijest da Bog sve može i da vidi i
čuva svako dobro koje činimo —
koliko god maleno i skriveno bilo —
pomoći će nam da budemo sigurni i
optimistični u teškim trenucima, bilo
da su vezani za povijest svijeta ili naš
osobni život. „Bog je isti kao i uvijek:
svemoguć, sveznajući i milosrdan. I u
svakom trenutku sposoban je iz zla
izvesti dobro i iz poraza izvući velike
pobjede za one koji Mu vjeruju.”[18]

Oslanjajući se na Božju snagu, živjet
ćemo usred svijeta kao Njegova djeca
i postati sijači mira i radosti za sve
oko nas. To je strpljivo djelo koje Bog
osobno izvodi u našim srcima.
Dopustimo Mu da prosvijetli sve naše
misli i nadahne sva naša djela. Kao
što je naša Gospa radosno gledala
velika djela koja je Bog činio u
njezinu životu, i mi svakoga dana



recimo s Marijom: Fiat! „Neka mi
bude po tvojoj riječi.” (Lk 1,38)

Pablo Edo

[1] Sveta Terezija Avilska, Put
savršenstva, pogl. 34.

[2] Usp. Salvador Bernal, Profil
monsinjora Escrive de Balaguera,
utemeljitelja Opusa Dei, Scepter, str.
399.

[3] Sveta Mala Terezija iz Lisieuxa,
Povijest jedne duše, pogl. 5.

[4] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 93.

[5] Usp. Javier Echevarría, Sjećanje
na blaženog Josemaríju Escrivá,
Madrid, Rialp, 2000, str. 229.

[6] Fernando Ocáriz, Homilija, 12.
svibnja 2017.



[7] Isto.

[8] U: G. Bagnard, El Cura de Ars,
apóstol de la misericordia, Anuario
de Historia de la Iglesia 19 (2010), str.
246.

[9] Sveti Josemaría, Instrukcija,
svibanj 1935. – 14. rujna 1950., br. 48.

[10] Benedikt XVI., enciklika Deus
Caritas est (25. prosinca 2005.), br.
31.

[11] Sveti Josemaría, Put, br. 267.

[12] Sveti Ivan Zlatousti, Homilije o
Evanđelju po Mateju, 19.2.

[13] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
605.

[14] Sveti Josemaría, Sam s Bogom,
br. 314.

[15] Kovačnica, br. 920.



[16] Papa Franjo, apost. pobudnica
Evangelii gaudium (24. studenoga
2013.), br. 279.

[17] Sveti Josemaría, Brazda, br. 860.

[18] Don Javier Echevarría,
Pastoralno pismo, 4. studenoga 2015.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-

xi-plod-vjernosti/ (9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-xi-plod-vjernosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-xi-plod-vjernosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-xi-plod-vjernosti/

	Nešto veliko što je Ljubav (XI): Plod vjernosti

