
opusdei.org

Nešto veliko što je
Ljubav (X): Hod s
Kristom prema
punini Ljubavi

„Put je sažet u jednu riječ:
ljubiti, (...) imati veliko srce,
osjećati brigu onih oko sebe,
znati oprostiti i razumjeti:
žrtvovati se, s Isusom Kristom,
za sve duše" (sveti Josemaría).

6.09.2019.

„Budući da je ljubio svoje koji su na
svijetu, ljubio ih je do kraja” (Iv 13,1).
Tako sveti Ivan u svoje Evanđelje



uvodi neviđenu gestu koju je Isus
učinio prije početka pashalne večere,
kada su svi već sjedili za stolom:
„usta od večere, odloži haljine, uze
ubrus i opasa se. Nalije zatim vodu u
praonik i počne učenicima prati noge
i otirati ih ubrusom kojim je bio
opasan." (Iv 13,4-5).

Isus pere noge apostolima. Krhki
ljudi, izabrani da budu temelj Crkve.
Svi su osjetili strah u oluji na jezeru,
sumnjali su u Učiteljevu sposobnost
da nahrani golemo mnoštvo, žestoko
su raspravljali tko će biti najvažniji u
Kraljevstvu. Oni su također počeli
osjećati patnju nasljedovanja Krista:
nisu pobjegli, kao mnogi drugi,
nakon govora o Kruhu života u
sinagogi u Kafarnaumu, pratili su ga
na njegovim dugim putovanjima
kroz zemlju Izraelovu i znaju, jer to
percipiraju u okolini, da ima onih
koji priželjkuju njegovu smrt.



Petar zapanjeno promatra što se
događa. On to ne može razumjeti i
buni se. „Gospodine! Zar ti da meni
pereš noge? Odgovori mu Isus: »Što
ja činim, ti sada ne znaš, ali shvatit
ćeš poslije.« Reče mu Petar: Nećeš mi
prati nogu nikada!" (Iv 13,5-8).
Iznenađujuća je radikalnost
Šimunova odgovora. Ne želi odbiti: to
je ljubav Gospodinova koja ga
pokreće da odbije. Pa ipak, Gospodin
mu pokazuje da je u krivu: „Ako te ne
operem, nećeš imati udjela sa
mnom" (Iv 13,8).

Kasnije ćete shvatiti

Sveti Petar je od svog prvog susreta s
Učiteljem prolazio put unutarnjeg
rasta, kojim je postupno shvaćao tko
je Isus, Sin Boga živoga. Ali Muka
Gospodnja se bliži, a put je još dug. U
Cenakulu se odvija scena u dva čina,
pranje nogu i ustanovljenje
euharistije, kroz koje će Petar početi
otkrivati do kojih krajnosti seže



ljubav Božja i u kojoj mjeri ta ljubav
izaziva njega osobno. U ovom
trenutku zapovijed ljubavi prema
bližnjemu kao samome sebi za njega
je još samo izjava, nešto što nije
prodrlo u njegovo srce dubinom koju
Isus želi. I zato se buni. On ne
prihvaća da je Božja volja, za njegova
Učitelja i za njega, život ljubavi i
ponizno služenje svakom čovjeku,
svakom čovjeku.

Ovo Petrovo iskustvo može se često
dogoditi u našim životima. Nama je
također teško razumjeti. Treba nam
vremena da shvatimo najosnovnije
istine. U našim su srcima velike želje
za ljubavlju pomiješane s manje
plemenitim namjerama. Strah nas
često paralizira i usta su nam puna
riječi koje ne prate djela. Ljubimo
Gospodina, shvaćamo da je božanski
poziv naš najdragocjeniji dragulj:
toliko da smo sve prodali da ga
kupimo. No, godine koje prolaze,
promjene okolnosti, određene



neugodne situacije ili umor od
svakodnevnog rada mogu nam
pomutiti put.

Nadalje, može se dogoditi da nismo
dosegnuli onaj stupanj ljudske i
duhovne zrelosti koja nam
omogućuje živjeti svoj poziv kao put
ljubavi. Naše milosrđe prema
bližnjemu može biti spriječeno
nekim od onih iskrivljenja koja
smanjuju našu osobnu tajanstvenost:
sentimentalnost, pri čemu čovjek
više odgovara na svoju trenutnu
percepciju stvari nego na duboki
odnos s Bogom i drugima;
voluntarizam, koji zaboravlja da se
kršćanski život u velikoj mjeri sastoji
od toga da dopustimo Bogu da nas
ljubi i ljubi kroz nas; perfekcionizam,
koji je sklon vidjeti ljudske
nedostatke kao nešto što je strano
Božjem planu.

No, upravo zato što Bog računa na
naše granice, nije iznenađen niti



umoran gledajući kako kompliciramo
ili unakažavamo svoj poziv. Nazvao
nas je, poput Petra, grešnicima, i
inzistira. „Ako te ne operem, nećeš
imati dijela sa mnom”, odgovara
Isus. Šimun Petar spušta svoje
oružje: „Gospodine, onda ne samo
noge nego i ruke i glavu!" (Iv 13,8-9).
Isus zna da Petra pokreće ljubav i
zato mu odgovara istom
radikalnošću. Apostolovo srce
odgovara žarkošću koja ga
karakterizira: „Ne samo noge, nego i
ruke i glava." Riječi su to vrlo brzo
izgovorene. Je li Petar bio svjestan
što misli? Ono što se dogodilo te iste
noći kao da nam ukazuje da nije.
Kasnije će to shvatiti, malo po malo:
kroz patnju muke, radost uskrsnuća i
pod djelovanjem Duha Svetoga.
Njegov dijalog s Isusom uči nas, u
svakom slučaju, da je prvi korak u
hodu prema punini ljubavi otkriti
Isusovu naklonost i nježnost prema
svakome; i znajte da ćemo, kroz naše



ispravljene bijede, postati sličniji
Njemu.

Koraci slobode

Slijediti Isusa znači naučiti voljeti
poput njega. To je put prema gore,
koji je težak, ali koji je ujedno i put
slobode. „Što smo slobodniji, to više
možemo voljeti. A ljubav je
zahtjevna: „sve pokriva, sve vjeruje,
svemu se nada, sve podnosi” (1 Kor
13,7)“[1]. Dok je još bio mlad
svećenik, sveti Josemaría opisao je
ovaj itinerar uspona do vjerne
slobode: „Stepenice: Pomiriti se s
Voljom Božjom, složiti se s Voljom
Božjom, htjeti Volju Božju, ljubiti
Volju Božju." [ 2].

Rezignacija je najniža stepenica
slobode. Ovo je najmanje
velikodušan stav od četiri, i lako se
može izroditi u duhovnu mlakost.
Moglo bi se opisati kao izdržljivost
bez rasta: izdržavanje radi
izdržavanja; jer je „ono što mi se



dogodilo". Istina je da snaga duha,
koja je glavna vrlina, dovodi do
borbe, otpora; i zapravo čini da raste
sloboda, jer čovjek razumije i želi
dobro za koje se bori. Rezignacija,
međutim, ne vidi dobro, ili ga opaža
tako nejasno da ne uspijeva
proizvesti radost. Ponekad, čak i kroz
duži period, može nam biti teško
prevladati takav stav. Ali kad se
netko definitivno smiri, malo-pomalo
ga obuzima tuga.

Prilagođavanje Volji Božjoj izražava
vrhunsko stanje: prilagođava se
formi, prilagođava se stvarnosti. Tu
usklađenost ne treba brkati s onom
koja je tipična za osrednju osobu,
koja nema snove, projekte i želje
prema kojima bi živjela. To je prije
realan stav onoga koji zna da je
svaka dobra želja Bogu ugodna. Tko
god se prilagodi ovom smislu, uči
ulaziti, malo po malo, u božansku
logiku, kako bi se uvjerio da sve
djeluje zajedno na dobro onih koji



ljube Boga (usp. Rim 8,28). Sveti
Josemaría ponekad je to raspoloženje
prema Očevom planu izražavao
biblijskom slikom: „Gospodine,
pomozi mi da budem vjeran i
poslušan, “sicut lutus in manu figuli”
– kao glina u rukama lončara. – Tako
neću biti više ja koji živim, nego ćeš
biti Ti, Ljubavi, koji ćeš živjeti i raditi
u meni.“[3].

Već se može naslutiti kako je taj
proces usklađivanja s voljom Božjom
pozvan da poleti, u trenutku kada
počinjemo željeti volju Božju: „u
meni ćeš živjeti i djelovati, Ljubavi."
Okolnosti i ljudi koje nismo odabrali
postaju sami po sebi dragi jer su
dobri: odlučujemo ih "izabrati".
„Bože moj, ja biram sve”[4], rekla je
sveta Terezija iz Lisieuxa. Shvatila je,
zajedno sa svetim Pavlom, da „ni
smrt ni život, ni anđeli ni vlasti, ni
sadašnjost ni budućnost, ni sile, ni
dubina ni visina, ni ikoji drugi stvor
neće nas moći rastaviti od ljubavi



Božje u Kristu Isusu Gospodinu
našem” (Rim 8,38-39). Tako
otkrivamo, usred nesavršenosti
stvari, ono “nešto sveto” što kriju
situacije[5]. Slika Božja postaje nam
vidljivija u drugima.

Natopljen Kristovom krvlju

Posljednji korak u ovom osobnom
rastu stavlja ljubav na prvo mjesto.
Time ulazimo, kako nas uči sveti
Ivan, u srž kršćanske objave:
„spoznali smo ljubav koju Bog ima
prema nama i povjerovali smo u
nju" (usp. 1 Iv 4,16). Nakon što je
svojim apostolima oprao noge,
Gospodin im objašnjava zašto je to
učinio: „Primjer sam vam dao" (Iv
13,15). Sada su spremni čuti novu
Zapovijed: „Kao što sam ja ljubio vas,
ljubite i vi jedni druge" (Iv 13,34).
Riječ je o učenju ljubiti s najvećom
Ljubavlju, do te mjere da se da
vlastiti život, poput Njega: „Zbog toga
me i ljubi Otac što polažem život svoj



da ga opet uzmem. Nitko mi ga ne
oduzima, nego ja ga sam od sebe
polažem.” (Iv 10,17-18). Ono što je
svojstveno kršćanskoj ljubavi je
davanje, napuštanje sebe, strastveno
prepuštanje stvarnosti koju je Bog
Otac želio za svakoga od nas. To je
ljubav prema Božjoj volji: radosna i
kreativna afirmacija koja nas iznutra
tjera da izađemo iz sebe; odluka koja
je, paradoksalno, jedini način da se
istinski pronađemo: „tko hoće život
svoj spasiti, izgubit će ga; a tko izgubi
život svoj poradi mene, naći će
ga” (Mt 16,25).

Ta se ljubav, međutim, ne sastoji od
„neke vrste ekstremnog moralnog
napora (...), višeg stupnja
humanizma"[6]. Novost nove
zapovijedi „može proizaći samo iz
dara zajedništva s Kristom, iz
življenja u njemu"[7]. Iz tog razloga,
u isto vrijeme kada im objavljuje
novu zapovijed, Gospodin svojim
apostolima daje sakrament ljubavi.



Od tog trenutka Euharistija je u
središtu kršćanskog života: ne
suočavamo se s teoretskom istinom,
nego s pravom životnom
potrebom[ 8].

„Kristova ruka nas je uzela s žitnog
polja: sijač stišće šaku pšenice u
svojoj ranjenoj ruci. Kristova krv
kupa sjeme, natapa ga. Tada
Gospodin baca tu pšenicu u zrak, da
ona, kada umre, postane život i,
potonuvši u zemlju, sposobna je
umnožiti se u zlatno klasje»[9].
Možemo se predati jer živimo
natopljeni Kristovom krvlju, koja nas
tjera da umiremo sami sebi, da
donosimo obilan plod radosti i mira
oko sebe. Naše sudjelovanje u
Isusovoj Žrtvi i naše klanjanje
njegovoj stvarnoj prisutnosti u
Euharistiji vode, bez prekida, ljubavi
prema bližnjemu. Stoga „tko nije
vjeran božanskom poslanju
darivanja sebe drugima, pomažući
im da upoznaju Krista, teško će moći



razumjeti što je euharistijski kruh". I
obratno: „Da bismo cijenili i ljubili
Svetu Euharistiju, potrebno je
slijediti Isusov put: biti pšenica,
umrijeti za sebe, uskrsnuti puni
života i donijeti obilan rod:
stostruk!“[10]

Euharistijska koherentnost

„Isus hoda među nama kao što je
hodao u Galileji. Prolazi našim
ulicama, zastaje i gleda nas u oči, bez
žurbe. Njegov poziv je privlačan,
fascinantan je“[11]. Kad netko odluči
hodati uz njega, živjeti u zajedništvu
s njim, život je osvijetljen i malo-
pomalo poprima pravu
"euharistijsku koherentnost"[12]:
ljubav i blizina koju primamo od
njega dopuštaju nam da se darujemo
drugima kao što je On dao Sebe. Tako
se postupno otkrivaju i otklanjaju
prepreke koje priječe rast Kristove
ljubavi u nečijem srcu: sklonost
ulaganju minimalnog napora u



ispunjavanju svojih dužnosti; strah
od prekomjerne ljubavi i služenja
drugima; nedostatak razumijevanja
granica ljudi; arogancija koja
zahtijeva priznanje naših dobrih
djela od strane drugih zamagljujući
ispravnost namjere.

Sveti Josemaría je ganuto govorio o
radosnom životu onih koji se predaju
Kristu i vjerno ustraju u
nasljedovanju njegova poziva. „Taj
put je sažet u jednu riječ: ljubav.
Voljeti znači imati veliko srce,
osjećati brige onih oko nas, znati
opraštati i razumjeti: žrtvovati se, s
Isusom Kristom, za sve duše“[13].
Znamo da je to nešto što nadilazi
naše mogućnosti. Zato trebamo često
moliti Gospodina da nam podari srce
kakvo je njegovo. Dakle, „ljubimo li
Kristovim srcem, naučit ćemo služiti
i branit ćemo istinu jasno i s
ljubavlju (...). Samo reproducirajući
taj Kristov Život u sebi, možemo ga
prenijeti drugima. Samo iskusivši



smrt pšeničnog zrna, moći ćemo
raditi u utrobi zemlje, preobraziti je
iznutra, učiniti je plodnom»[14]. Ovo
je put vjernosti koji je, budući da je
put ljubavi, i put sreće.

[1] F. Ocáriz, Pismo, 9-I-2018, br. 5.

[2] Sveti Josemaría, Put, br. 774.

[3] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
875. Usp. Jr 18,6: „Kao što je glina u
lončarevim rukama, tako si i ti u
mojoj ruci."

[4] Sveta Terezija iz Lisieuxa, Povijest
jedne duše, 1.

[5] Usp. sveti Josemaría, Razgovori,
br. 114.

[6] J. Ratzinger-Benedikt XVI., Isus iz
Nazareta. Od ulaska u Jeruzalem do



uskrsnuća, Encuentro, Barcelona, 
2011, str. 81.

[7] Ibidem, str. 82.

[8] Usp. Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 154.

[9] Ibidem, br. 3.

[10] Ibidem, br. 158.

[11] Francisco, Christus vivit (25.
ožujka 2019.), br. 277.

[12] Usp., Ap. 83.

[13] Susret s Kristom, br. 158.

[14] Ibid.

Paul Muller

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-

https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-xi-hod-s-kristom-prema-punini-ljubavi/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-xi-hod-s-kristom-prema-punini-ljubavi/


xi-hod-s-kristom-prema-punini-ljubavi/
(20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-xi-hod-s-kristom-prema-punini-ljubavi/

	Nešto veliko što je Ljubav (X): Hod s Kristom prema punini Ljubavi

