opusdei.org

Nesto veliko Sto je
Ljubav (VII): Davati
SVO0j Zivot za svoje
prijatelje

"To je tajna celibatnog srca:
ostaviti ljubav na zemlji kako bi
se cijeli svijet napunio svjetlom
Bozje Ljubavi."

30.05.2019.

"I stvori Bog Covjeka, na svoju sliku
ga stvori, na sliku BoZju On ga stvori,
Zensko i musko stvori ih." (Knjiga
Postanka 1,27). Tako pripovijeda prvi
stih Knjige Postanka o porijeklu



muskog i Zenskog, koje je Bog
istovremeno stvorio. Svatko od njih
posjeduje isto dostojanstvo jer su
oboje njegova prava slika. Druga
pripovijest zaustavlja se ponovno na
tom dogadaju (Knjiga Postanka
2,7-25), ali to radi sporije. Bog
najprije stvara musko i stavlja ga u
rajski vrt. Ljepota novostvorenog
svijeta izbija u prvi plan u svim
svojim detaljima: nebo, vode morske,
rijeke koje prolaze planinama i sve
vrste drveca, sjajan scenarij pred
kojim se ipak Adam osjeti sam.

Da ga oslobodi te samoce, Gospodin
stvori razne vrste Zivih bica koja
nastanjuju Raj. Ptice nebeske, ribe
koje plivaju morima, zemaljske
Zivotinje. Ali niSta se od toga ne €ini
dovoljno Covjeku. Tada mu Bog
dodjeljuje adekvatnu pomo¢
(Postanak 2,18) i od ¢ovjekova rebra
stvori Zenu. Konacno, Adam otkriva
oCi koje mu uzvracaju pogledom
kakav je njegov: "Ovo je kost mojih



kostiju, meso mojega

mesa." (Postanak 2,23). Taj ga susret
ispunja radoScu, ali prije svega
osvjetljava njegov identitet. Na novi
mu nacin kaze tko je. Nesto je
nedostajalo Covjeku Sto mu je samo
druga osoba kao on mogla dati.

Nije dobro da je covjek sam

Ove stranice Knjige Postanka donose
osnovne istine o lJjudskom bicu:
izrazavaju ih viSe nego teoretsku
misao, na pripovjedacki nacin,
simbolickim jezikom. Adamova
samoca zato ima duboko
antropolosko znacenje. Sveti Ivan
Pavao II govorio je da svaki
muskarac i Zena sudjeluju iskonskom
samocom: u odredenom trenutku
Zivota moraju se suociti s njom. Kad
Bog kaZe da nije dobro da je ¢ovjek
sam (Knjiga Postanka 2,18), misli
zapravo na oboje: i muskarac i Zena
trebaju pomoc¢ da izadu iz te samoce,
da hodaju zajedno do punine koja im



nedostaje, a to je brak. Kad
stolje¢ima kasnije Isus podsjeca
farizeje kako je bilo "na pocetku",
misli bas na taj biblijski odlomak (cfr
11,12). KrScanski je brak Bozji poziv
kojim poziva muskarca i Zenu da idu
prema Njemu. I ne samo zajedno
nego jedno kroz drugo. Bracni drug
je, za vjencCanu osobu, neophodan
put ka Bogu. Put u kojem je tijelo, u
scenariju zajedniStva i predanja u
ljubavi, materija i prostor svetosti.

Bracna je ljubav tako susret dusa i
tijela koji uljepSava i oslikava ljudsku
ljubav, daje joj, sa zahvalnoScu
sakramenata, natprirodnost. Tko Zivi
celibat, majka je i otac mnogih sinova
i kceri jer "oCinstvo daje Zivot
drugima" (papa Franjo). U isto
vrijeme, lJjubav izmedu muskarca i
Zene jest ljubav prema sebi samima.
Kad je prava, uvijek je to put prema
Bogu, nije cilj. Cilj je samo ispunjenje
koje je samo u Njemu. Zato nije
cudno da netko oZenjen moze



osjecati iskonsku samocu. Ipak taj
osjecaj ne znaci, kao Sto ga se nekad
predstavlja, da je ljubav prestala i da
treba poceti druga prica jer i ta druga
inova prica ne bi bila dovoljna. Vise
je to znak da je ljudsko srce Zedno i
da se moZe samo beskona¢nom
BoZjom ljubavlju ta Zed ugasiti.

Psihologija onog tko zna da nije
sam

U tom istom dijalogu o braku,
sjecajuci se ucenja Knjige Postanka,
Isus ide korak dalje. Uzajamno
predanje muskarca i Zene jest lijepi
put koji vodi Bogu. Ipak, nije jedini
moguci put. Gospodin govori o onima
koji su imali poseban dar, koji se
odricCu braka "radi Kraljevstva
Nebeskog" (Mt 19,12). On je i sam
presao taj put i ostao u celibatu. U
svom Zivotu bio je posrednik kod
Boga: "Otac1ija jedno smo" (Iv 10,30),
"Ja sam u Ocu i Otac u meni" (Iv
14,11). Ne samo da je Isus proSao taj



put nego se htio i pretvoriti u taj put
da bi ljudi mogli ljubiti na isti nacin,
"a ta ljubav moze naci smisao samo u
Bogu". [3]

Povijest Crkve puna je prica osoba
koje su primile Isusov poziv da seiu
tom aspektu poistovjete s njim: nesto
Isusovo Sto je duboko ukorijenjeno u
Njegovom Zivotu, iako nije zato za
sve krScane. Nisu prezirali brak oni
koji su kroz prva stoljeca odgovorili
pozivu celibata. MoZda ih je upravo i
taj put (braka) privlacio jednako kao
i onaj kojim su krenuli. Ali bas zato
Sto su bracni Zivot osjetili kao nesto
lijepo, mogli su to predati Bogu u
velikoj radosti. Samo medu onima
koji razumiju i vrednuju u svojoj
dubini "ljudsku ljubav", piSe sveti
Josemaria, "moZe doc¢i do tog inace
neshvatljivog razumijevanja o kojem
govori Isus. (usp. Mt 19,11) To je Cisti
dar Bozjii potiCe davanje tijela i duse
Gospodinu, s ciljem da Mu se ponudi
nepodijeljeno srce, bez posredniStva



zemaljske ljubavi." [4] Na neki nacin,
onima koje poziva na celibat Bog
pomaze da otkriju izvor autenti¢ne
ljubavi. DoZivljavaju na poseban
nacin Ljubav koja je ispunjala srce
Isusovo i koja se izlijeva na Njegovu
Crkvu.

Celibat je, prema tome, put koji
reflektira besplatnu Ljubav Onoga
koji uvijek ¢ini prvi korak (cfr: Iv
4,19). Iako se ¢ini da si osobe u
celibatu uskracuju slobodu kada
ponude Bogu mogucnost da osnuju
obitelj, zapravo je povecavaju.
Njihovo prepustanje u Bozje ruke,
njihova spremnost da napuste kucu,
majku, brata, oca, kéer, zemlju (usp.
Mt 19,29) na poseban ih nacin ¢ini
slobodnima za ljubav. Kao i vjencana
osoba, moraju bdjeti nad svojim
srcem da se ljubav koju imaju u
nutrini ne okrene od Boga pa da je
mogu davati drugima. [5] Ipak,
njihovo predanje ne usredotocuje se
na bracnog druga, nego na Krista,



koji ih Salje po cijelom svijetu da
prenose "otkucaje Njegovog
najljubaznijeg srca" konkretnim
osobama koje ih okruzuju. [6]

Takav je bio Isusov zivot. On se nije
osjecao sam jer je znao da je uvijek u
pratnji svoga Oca: "Zahvaljujem ti Sto
si me usliSio. Znam da me uvijek
uslisavas." (usp. Iv 11,41-42). Za nas,
za razliku od Isusa, postoji rizik
samoce. Kad Krist ispuni srce neke
osobe, tad se ona viSe ne osjeca
sama. Stoga je sv. Josemaria govorio
da mu je Bog dao "psiholoski osjecaj
onoga tko se nikad ne osjeca sam - ni
u ljudskom ni u natprirodnom
smislu."[7] U rijeCima koje
odrazavaju njegovo vlastito iskustvo,
napisao je: "Ljudsko srce ima veliki
koeficijent ekspanzije. Kad voli,
proSiruje se u kreSendu ljubavi koja
nadiazi sve prepreke. Ako ljubis
Gospodina, nece biti Zivog bica koje
nece naci mjesto u tvom srcu."[8]



Ivan, celibatno srce

Isus je otvarao srce svojim
apostolima: , Vece ljubavi nitko nema
od ove: da tko Zivot svoj poloZi za
svoje prijatelje.“ (Iv 15,13). Te rijecCi
koje izraZzavaju Njegovu ljubav za
Citavo CovjeCanstvo ujedno su i poziv.
Gospodin zato kaZe apostolima: "vas
sam nazvao prijateljima”. (Iv 15,15)
Oni su, kao i svi Jjudi, primatelji sve
Njegove ljubavi, ali su i prijatelji na
poseban nacin. Prijatelj ih poziva da
Cine $to i On, da daju Zivot za svoje
prijatelje. [9] Te se rijec¢i nalaze, bez
sumnje, u korijenu svakog
krs¢anskog poziva, ali posebno
odjekuju u srcu svakog onog tko
Krista slijedi izbliza napustivsi sve
ostalo.

Kriz je mjesto manifestacije najvece
ljubavi. U toj velikoj sceni pojavljuju
se zajedno s Marijom i svete Zene te
apostol Ivan. U Casu istine svi Ce
pobjeci osim Ivana koji je stvarno



ljubio djelima, samo taj adolescent,
najmladi od apostola, ostao je kod
kriza. Drugi nisu pronasli u sebi
toliko jaku ljubav kao smrt. [10] JoS
od zore adolescencije u njemu je
titrala Jjubav prema Isusu. Znamo
kako je ¢uvao u sjecanju dan kad je
nasSao Gospodina. "Ivanov se pogled
susreo s Kristovim. Ivan Ga je pratio i
pitao: 'Ucitelju, gdje stanujes?' PosSao
je s Njim i bio s Uciteljem cijeli dan.
Godinama kasnije to prepricava s
oCaravajucom otvorenosc¢u, kao
adolescent koji piSe dnevnik i koji
izlijeva srce navodeci Cak i tocan sat:
hora autem erat quasi decima. Sjeca
se Cak i onog trena kad ga je Krist
pogledao, kad ga je Krist privukao,
kad Mu se nije mogao oprijeti, kad se
zaljubio u Krista."[11]

Mozemo zamisliti kako se Isus, na
Krizu, ganuo kad je vidio mladog
apostola koji se za vecere bio privio
Isusu uz prsa (Iv 21,20). MoZda nije
bio toliko iznenaden Sto vidi svoju



Majku. Na ovaj ili onaj nacin ona je
uvijek bila uza Nj. Majka uvijek
podrZava svoje dijete. Ipak, pogled
Gospodina otkriva prijatelja, Ivana.
Usred sve te muke, njihovi se pogledi
susrecu. Koliko je zadovoljstvo to
Gospodinu pruZzilo! I bas tada, kaze
nam Evandelje, kad ga je vidio pored
svoje Majke, ucinio je nas Gospodin
Ivana dionikom jedinstvene veze
koja je postojala izmedu Marije i
njega samog: ,, Kad Isus vidje majku i
kraj nje uCenika kojega je ljubio, rece
maijci: »Zeno! Evo ti sinal« Zatim rece
uceniku: »Evo ti majke!"(Iv 19, 26-27).

Godinama kasnije Ivan piSe: "Mi
ljubimo jer on nas prije uzljubi.” (1 Iv
4,19) Ta izreka potjeCe iz njegovog
vlastitog iskustva. Ivan je znao da ga
Isus duboko lJjubi. To ga je
ispunjavalo i davalo novi smisao
njegovom postojanju: donijeti tu istu
ljubav cijelom svijetu. Ivan je imao,
govorio je blaZeni John Henry
Newman, neopisivu povlasticu da



bude Isusov prijatelj. Tako je naucio
ljubiti druge; isprva je njegova ljubav
bila usredotocena, fokusirana, a
poslije se razlila. Zatim, imao je
sveCanu i ujtesnu duznost brnuti se
za Gospodinovu majku, BlaZzenu
Djevicu, nakon Sto je Isus uzasao. Zar
ne uocavamo ovdje tajne izvore
njegove ljubavi prema braci? Je li on
mogao, bivsi Isusov [jubljeni ucenik,
kojem je povjerena sinovska zadaca
brige za Njegovu Majku, biti iSta
drugo doli Zivi spomen i obrazac
(koliko to Covjek uopce moZe biti)
Ljubavi - duboke, kontemplativne,
gorljive, postojane,

neogranicene?" [12]

Budenje srca

Predanje necijeg cijelog srca Bogu
nije samo rezultat osobne odluke: to
je dar, dar celibata. Sli¢no, njegova
osnovna karakteristika nije
odricanje, nego otkrivena ljubav:
"Njegova Ljubav... je itekako vrijedna



bilo koje druge ljubavi!" [13] Srce
osjeca bezuvjetnu Ljubav, Ljubav
koja ga je iSCekivala, i Zeli Mu se
predati na beuzuvjetan, ekskluzivan
nacin. I ne samo kako bi je iskusilo
nego kako bi je jednako tako dalo
mnogim drugima. Kao i sveti Ivan,
koji ne samo da je uzivao u Isusovoj
ljubavi nego je nastojao da se ta
Ljubav prosiri po cijelom svijetu. Za
ljubljenog ucenika to je bila prirodna
posljedica: ako je Bog tako ljubio nas,
i mi smo duzni ljubiti jedni druge (1 Iv
4:11).

Ponekad se na celibat gleda kao na
posvecivanje vremena, kao da je ta
potpuna posvecenost opravdana
vecom efektivno$cu u nekim
apostolskim pothvatima, nesmetana
ostalim obavezama. Bilo kako bilo, to
je pojednostavljen pogled. Celibat
nije rezultat prakti¢nih sagledavanja
o raspolozivosti za evangelizaciju,
nego je poziv od Krista. To je poziv
na posebno dionistvo u Zivotu



Njegovog Srca: voljeti kao Krist,
oprastati kao Krist, raditi kao Krist;
Cak i viSe, biti sam Krist - ipse
Christus - za sve duSe. Zbog toga
"iskljucivo pragmaticni razlozi, kao
Sto je veca raspoloZivost, nisu
dovoljni: takvo vece raspolaganje
vremenom moZe jednako tako biti i
opravdanje za egoizam koji ¢cuva
osobu od Zrtava i napora koje trazi
uzajamno prihvacanje i podrzavanje
u braku. Dakle, takoder moZe voditi i
do duhovnog osiromasenja ili
otvrdnuca srca." [14]

Celibat, prema tome, nije samoca u
staklenom zvonu, nego poziv za
budenjem i pra¢enjem mnogih
srdaca. Koliko ima lJjudi u svijetu koji
se osjeCaju nevaznima, koji misle da
njihovi Zivoti nemaju vrijednost i koji
ponekad upadaju u Cudne prakse jer
duboko u sebi ¢eznu za malo Jjubavi!
Oni koji prime dar celibata znaju da
su u svijetu i kako bi bili blizu svim
tim ljudima, otkrili BoZju ljubav



prema njima i podsjetili ih na
njihovu beskonac¢nu vrijednost. Zbog
tog je celibatno srce plodonosno na
isti nacin na koji je i otkupljujuce
Srce Isusovo. Ono nastoji otkriti u
svakoj osobi isto ono dobro koje je
na$ Gospodin otkrivao u onima koji
su Mu se priblizili. Ono ne vidi
gresnika, gubavca, prijezira
vrijednog carinika, nego ljubljeno
BoZje stvorenje neizmjerne
vrijednosti koje je On izabrao.

Pa iako oni koji Zeve u celibatu
nemaju bioloske djece, postaju
sposobni za duboko i istinsko
oCinstvo ili maj¢instvo. Oni su oCevi
ili majke mnoge djece jer "oCinstvo
znaci davati drugima Zivot." [15]
Znaju da su u svijetu kako bi iskreno
brinuli o drugima, kako bi ima
pokazali, svojim Zivotom i rijec¢ima,
da samo Bog moZe utaziti Zed
njihovih srdaca. "Nas svijet, u kojem
se Bog u najboljem slucaju pojavljuje
kao hipoteza, a ne kao konkretna



stvarnost, mora se osloniti na Boga
na najkonkretniji i najradikalniji
mogucdi nacin. Treba svjedocanstvo
Boga koje leZi u odluci da se Boga
primi kao 'zemlju' u kojoj se moze
ostvariti vlasiti Zivot i egzistencija. 1z
tog razloga je celibat silno vaZan
danas, u suvremenom svijetu, iako je
njegovo ispunjenje u nasem dobu
stalno ugroZeno i dovodeno u
pitanje." [16]

Dar koji je pozvan na stalni rast

BoZanski dar celibata nije kao
Carolija koja odmah donosi trajnu
promjenu. Bog daruje sjeme koje
treba postepeno rasti u "dobrom tlu".
Kao i svaki poziv, celibat je dar i
zadatak. Prema tome za trajnu
promjenu srca nije dovoljno donijeti
odluku za celibat radi Kraljevstva
Nebeskog. Trajan napor je potreban
kako bi se iskorijenio korov, pazilo
na kukce i nametnike. Bozanska
milost uvijek se nadograduje na



narav, a da je ne negira ili
zamjenjuje. Drugim rijecima, Bog
racuna na nasu slobodu i na nasu
osobnu povijest. I upravo ondje, u toj
mjeSavini Jjudskog tla i boZanske
milosti, taj prekrasni dar
djeviCanskog srca tiho raste. Raste...
ili se izgubi.

Kao i mladi sin iz pripovijetke, Cak i
oni pozvani na vecu intimnost s
Bogom mogu se ponekad osjecati
iscrpljeni i prazni. Taj je mladic
odlucio otici u daleku zemlju (vidi Lk
15:13) jer je u Ocevoj kuci osjecao
nutarnju prazninu. Trebao je doseci
dno dna kako bi napokon uvidio to
stanje ropstva u koje je zapao.
Vrijedno je spomena da, prema
tekstu Evandelja, razlog za njegov
povratak nije bio previse duhovan.
Bio je gladan, fiziolo$ki gladan.
Nedostajao mu je fini kruh iz oCeve
kuce. Kad se napokon vratio, njegov
ga je otac Cekao i potréa, pade mu oko
vrata i izljubi ga (Lk 15:20). Sin je



mozda zamiSljao kako ga Ceka osuda
(vidi Lk 15:18-19); umjesto toga
nalazi zagrljaj pun ljubavi. Otkriva -
moZzda jasnije neko ikad - svoj
najdublji identitet: on je sin jednog
toliko dobrog Oca.

A ponekad osjecaj iscrpljenosti moze
poprimiti suptilniju, ali i podmukliju
formu. Ostajuci u oCevoj kucdi, ¢ovjek
se moZe viSe osjecati kao sluga nego
kao sin, kao i stariji brat u prici, koje
"je zivio kod kuce, ali nije bio
slobodan jer mu je srce bilo negdje
drugdje." [17] U oba slucaja put
bijega od tuge jest u usmjeravanju
pogleda prema Ocu i Njegovoj ljubavi
koju ima za nas. Bog utazuje glad
duSe Kruhom Euharistije, u kojem
nalazimo Onoga koji je postao jednim
od nas kako bismo ga mogli voljeti
kao Prijatelja. Tu moZemo drZzati
naSe srce zapaljeno ljubavlju koja je
jaka kao smrt (vidi Pj 8:6).



Ivan je ostao do Kriza Isusovog i
takoder je bio prisutan kod Njegovog
UzasSaSca na Nebo, "tog dana kad je
naizgled rastanak zapravo bio
pocetak nove bliskosti." [18] Isus se
morao fizicki odvojiti od svojih
ucenika, koje je volio do kraja, kako
bi ih mogao voljeti jos izbliZega, a
tako i svakog tko Ce vjerovati u Njega.
To je tajna celibatnog srca: ostaviti
ljubav na zemlji kako bi se cijeli
svijet napunio svjetlom Bozje
Ljubavi.

Carlos Vvillar

[1] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Opca
audijencija, 10-10-1979; 24-10-1979;
31-10-1979.

[2] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Opca
audijencija, 10. listopada 1979., br. 2.



[3] Benedikt XVI., Govor Rimskoj
kuriji, 22. prosinca 2006.

[4] Sveti Josemaria, Razgovori, br.
122.

[5] F. Ocariz, Pismo, 14-2-2017, br. 8.
[6] Sveti Josemaria, Put, br. 884.

[7] Sveti Josemaria, U dijalogu s
Gospodinom, kritiCko-povijesno
izdanje, Rialp, Madrid 2017., str. 185.

[8] Krizni put, 8. postaja, br. 5.

[9] To je ono Sto je sv. Josemarija
ponekad nazivao Isusom
»Prijateljem®. Usp. Put, br. 422; Krist
prolazi, br. 93.

[10] Sv. Josemarija, Susret s Kristom,
br. 2 (usp. Pjesma nad pjesmama
8,6).

[11] Sv. Josemarija, biljeske sa
susreta s mladima, 6. srpnja 1974.
(AGP, knjiznica, P04, sv. II, str. 113).



[12] Newman, J.H. ,Ljubav prema
odnosima i prijateljima“, Zupne i
obiCne propovijedi 2, propovijed 5.

[13] Put, br. 171.

[14] Benedikt XVI., Govor Rimskoj
kuriji, 22. prosinca 2006.

[15] Franjo, Homilija u crkvi Svete
Marte, 26. lipnja 2013.

[16] Benedikt XVI., Govor Rimskoj
kuriji, 22. prosinca 2006.

[17] F. Ocdriz, Pismo, 9. sije¢nja
2018., br. 9.

[18] J. Ratzinger, ,,PoCetak nove
bliskosti“, u Sjaj Boga u naSem
vremenu, Barcelona: Herder, 2008.,
str. 185.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-vii-davati-svoj-zivot-za-svoje-prijatelje/

hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-
vii-davati-svoj-zivot-za-svoje-prijatelje/
(28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-vii-davati-svoj-zivot-za-svoje-prijatelje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-vii-davati-svoj-zivot-za-svoje-prijatelje/

	Nešto veliko što je Ljubav (VII): Davati svoj život za svoje prijatelje

