
opusdei.org

Nešto veliko što je
Ljubav (V): Kako
otkrivamo svoj
poziv?

Priča o pozivu ima koliko i
ljudi. Ovaj članak ukazuje na
neke znakove koji mogu pomoći
svakoj osobi osvjedočiti se o
pozivu koji je dobila od Boga.

28.05.2019.

Sunce je zašlo u Judeji. Nikodem
dolazi k Isusu tražeći odgovore na
nemir u svom srcu. Dok mu lik
obasjava titravi plamen lampe,



razgovor s Isusom otvara mu nov i
zagonetan svijet. Nazarećaninovi
odgovori na njegova pitanja ga
zbunjuju. Isus ga uvjerava: Vjetar
puše gdje hoće; čuješ mu šum, a ne
znaš odakle dolazi i kamo ide. Tako je
sa svakim koji je rođen od Duha (Iv
3,8). Poziv, svaki poziv je tajna i
otkriti ga dar je od Duha.

Knjiga Izreka kaže: Troje mi je
nedokučivo, a četvrto ne razumijem:
Put orlov po nebu, put zmijin po
stijeni, put lađin posred mora i put
muškarčev djevojci. (Izr 30, 18-19). I
još više, tko, bez Božje pomoći, može
razjasniti djelovanja milosti u duši i
otkriti značenje i sudbinu života?
Tko, a da ga ne vode darovi Duha
Svetoga, može znati odakle dolazi i
kamo ide - božanski dah u duši koji je
često čujan samo kao čežnja i nemir,
slutnje i nade? Ovo je nešto što nas
potpuno nadilazi. Zato je prva stvar
koju trebamo, kako bismo razaznali
svoj osobni poziv poniznost, jest pasti



na koljena pred Neizrecivim, otvoriti
naše srce djelovanju Duha Svetoga,
uvijek sposobnom iznenaditi nas.

Dakle, otkriti naš vlastiti poziv ili
pomoći nekome da to učini
nemoguće je “nudeći predgotovljene
formule ili rigidne metode i
pravila.”[1] To bi bilo kao pokušati
“postaviti tračnice pred uvijek
originalno djelovanje Duha
Svetoga,”[2] koji puše gdje hoće.
Jednom prilikom pitali su kardinala
Ratzingera: “Koliko ima puteva da se
dođe do Boga?” S razoružavajućom
jednostavnošću je odgovorio:
“onoliko koliko ima ljudi.”[3] Postoji
onoliko povijesti poziva koliko
postoji muškaraca i žena. U nastavku
ćemo pokušati ukazati na neke od
najčešćih znakova dostizanja
uvjerenja o svom pozivu kako bi nam
pomogli da ih prepoznamo.

Nemirno srce



Nikodem osjeća nemir u srcu. Čuo je
Isusa kako propovijeda i ganule su ga
Njegove riječi. Ipak, neka su ga od
njegovih učenja sablaznila. Naravno,
svjedočenje Isusovim čudima ga je
zadivilo, ali bio je uznemiren zbog
autoriteta kojim je Isus izagnao
trgovce iz Hrama nazivajući ga
“kućom Oca svojega” (usp. Iv 2,16).
Tko bi se usudio ovako govoriti? U
svom srcu osjeća rastuću nadu koju
mu je teško potisnuti. Bi li ovo mogao
biti Mesija? Ali i dalje ga progone
pitanja i sumnje. Ne može se
natjerati da slijedi Isusa otvoreno
iako želi naći odgovore na svoja
pitanja. Zato dolazi k Isusu noću: 
Rabbi, znamo da si od Boga došao kao
učitelj jer nitko ne može činiti
znamenja kakva ti činiš ako Bog nije s
njime (Iv 3,2). Njegovo je srce
nemirno.

Ista se stvar događa i drugim ljudima
u Evanđelju, kao onom mladiću koji
je jednog dana prišao Isusu i pitao: 



Učitelju, koje mi je dobro činiti da
imam život vječni? (Mt 19,16) Nije
zadovoljan svojim životom. Srce mu
je tjeskobno. Osjeća da je sposoban
učiniti više. Isus mu govori da je u
pravu što je u potrazi: Jedno ti
nedostaje… (Mk 10,21). Ovdje se
možemo prisjetiti i apostola Andrije i
Ivana. Kada ih Isus vidi da ga slijede,
pita ih: Što tražite? (Iv 1, 38). Svi su
ovi ljudi “tražitelji”. Traže čudesni
pokret događaja koji će preobraziti
njihov život i učiniti ga
pustolovinom. Njihovo srce je
otvoreno i gladuje za višim,
ispunjeno je snovima i žudnjama.
Nemirno.

Jednom je neki mladić pitao svetog
Josemariu kako netko osjeti poziv za
Djelo. Odgovorio je: “Nije to pitanje
osjećaja, sinko moj, iako shvaćamo
kad nas Bog zove. Srce je nemirno,
nezadovoljno… Nisi zadovoljan sam
sobom!” [4] Kad netko traži svoj



poziv, često sve počne s ovim
nemirom u srcu.

Ljubeća prisutnost

Ali što je točno ovaj nemir? Odakle
izvire? U svom izvještaju o susretu
mladića koji se približio našem
Gospodinu sveti Marko piše da ga
Isus pogleda, zavoli ga (Mk 10,21).
Isto to radi s nama. Nekako osjećamo
u svojoj duši “prisutnost” posebne
ljubavi koja nas izabire za
jedinstveno poslanje. Bog postaje
prisutan u našem srcu i traži
“susret”, zajedništvo. Ali to još nije
postignuto, i odatle naš nemir.

Ova ljubeća prisutnost Božja u duži
može se očitovati na različite načine:
glad za većom prisnošću s njim,
gorljivost da svojim životom utažimo
Božju žeđ za dušama; želja da
izgradimo Crkvu, Božju obitelj u
svijetu; žudnja da vidimo kako naši
talenti doista urađaju plodom; san o
ublažavanju toliko mnogo patnje u



svakom kutu svijeta, svijest o tome
koliko smo darova primili: “Zašto
sam ja primio toliko mnogo, a drugi
tako malo?”

Božji poziv može se isto tako otkriti
kroz naoko slučajne događaje koji
potresu naše srce i ostave otisak u
njemu. Kada se osvrtao na svoj život,
sveti je Josemaria rekao: “Naš me
Gospodin pripremao unatoč meni,
koristeći se naoko bezazlenim
stvarima da bi ulio božanski nemir u
moju dušu. Tako sam počeo
razumijevati vrlo dobro onu ljubav,
toliko ljudsku i toliko božansku, koja
je ganula svetu Tereziju od Djeteta
Isusa kada je, listajući stranice
knjige, odjednom naišla na sliku
jedne od Otkupiteljevih ranjenih
ruku. Slične su se stvari događale i
meni, stvari koje su me pokrenule i
odvele me do svakodnevne Pričesti,
čišćenja, ispovijedi i pokore.”[5]



Ova se ljubeća prisutnost ponekad
također otkriva kroz ljude ili načine
življenja Evanđelja koji ostavljaju
trajan božanski otisak u našoj duši.
Ionako ponekad to može biti
neočekivani događaj ili susret koji
nam mijenja život, obično se naš
poziv uobličuje kroz način na koji
smo dosada živjeli svoj život.
Napokon, riječi iz Svetog pisma mogu
se urezati u naše srce i ostaviti okus
ljubavi koji traje cijeli život. Ovo se
dogodilo svetoj Tereziji iz Kalkute, na
primjer, kad je čula Isusov vapaj s
Križa: Žedan sam. (Iv 19,28); ili
svetom Franji Ksaverskom čiji je
život promijenilo Isusovo pitanje: Ta
što će koristiti čovjeku ako sav svijet
stekne, a životu svojemu naudi? (Mt
16,26)

Ali možda najizraženija osobina ovog
nemira u srcu jest to što je obilježen
nečim što bismo mogli nazvati
“bolnom privlačnošću”. Kao što je
sveti papa Pavao VI. rekao, Božji nam



poziv dolazi kao “glas koji je ujedno
uznemirujuć i umirujuć u isto
vrijeme, nježan i zapovjedni glas,
glas koji nas muči, ali je u isto
vrijeme glas ljubavi.” [6] Poziv nas
ujedno privlači i odbija; potiče nas da
se predamo božanskoj ljubavi, dok
nas plaši rizikom naše slobode.
“Odbijamo reći ‘da’ Bogu, u isto
vrijeme želimo i ne želimo.”[7]

Spajati točke u molitvi

Nikodem dolazi k Isusu potaknut
svojim nemirom. Dragi lik našega
Gospodina već je ušao u njegovo srce;
on Ga je već počeo voljeti, ali mora
razgovarati s Njim. U razgovoru koji
slijedi, Učitelj mu otvara nove
obzore: Zaista, zaista kažem ti: tko se
ne rodi nanovo, odozgor, ne može
vidjeti kraljevstva Božjega! Poziva ga
na novi život, novi početak: da se 
rodi iz vode i Duha (Iv 3,5). Nikodem
ne uspijeva razumjeti Gospodinove
riječi i pita u jednostavnosti: kako se



to može zbiti? (usp. Iv 3,9). U ovom
susretu licem u lice on počinje
shvaćati tko je on za Isusa i tko bi
Isus trebao biti za njega.

Kako bi nemir u nečijem srcu mogao
poprimiti pravo značenje u
razlučivanju nečijeg poziva, mora
biti “čitan” i rastumačen u molitvi, u
našem dijalogu s Bogom. “Zašto mi se
ovo sada događa, Gospodine? Što mi
pokušavaš reći? Zašto moje srce
osjeća sve ove žudnje i čežnje? Zašto
sam ja toliko nestaložen zbog ovoga,
a one oko mene to ne zahvaća? Zašto
me voliš toliko puno? Kako mogu
najbolje upotrijebiti ove darove koje
si mi dao?” Samo će nam redoviti
raspored molitve omogućiti da
ispravno shvatimo Božju ljubeću
brižnost, Njegovu providnost u
događajima našega života, u ljudima
koje smo upoznali, čak i u tome kako
se oblikuje naš karakter s našim
interesima i sposobnostima. Kao da
je Bog kroz cijelu putanju našeg



života “crtao neke točke”, koje tek
sada, ujedinjene s molitvom,
zadobivaju prepoznatljiv oblik.

Benedikt XVI rekao je o ovoj temi:
“tajna poziva leži u odnosu s Bogom,
u molitvi koja se razvija, upravo u
unutarnjoj šutnji, u sposobnosti
osluškivanja, slušanja Božje blizine.
Ovo je istinito i prije odluke, odnosno
u vrijeme odlučivanja i polaska na
put, kao i poslije ako netko želi biti
vjeran i ustrajati na putu.”[8] Dakle,
za nekoga tko želi otkriti svoj poziv
prva i najvažnija stvar jest približiti
se Isusu u molitvi i naučiti vidjeti
svoj život Njegovim očima. Možda će
ta osoba iskusiti što se dogodilo
slijepcu čije je oči Isus premazao
pljuvačkom. Na početku vidi samo
zamagljenu viziju i ljudi izgledaju
kao drveće koje hoda. Ali dopušta
Gospodinu da nastavi i završava
videći sve jasno (usp Mk 8, 22-25).

Detonator



Dvije godine nakon tog noćnog
susreta s Isusom zbiva se događaj
koji će Nikodema prisiliti da donese
odluku i otvoreno se očituje kao
učenik našega Gospodina. Potaknut
od strane velikih svećenika i farizeja,
Pilat razapinje Isusa iz Nazareta.
Josip iz Arimateje pribavlja
dopuštenje da uzme Isusovo tijelo i
ukopa ga. Sveti Ivan piše: A dođe i
Nikodem - koji je ono prije bio došao
Isusu noću... (Iv 19,39). Križ našega
Gospodina, napuštenost od strane
Njegovih učenika i možda primjer
vjernosti Josipa iz Arimateje osobno
stavljaju izazov pred Nikodema i
prisiljavaju ga na odluku: “Drugi
rade ovo; što ću ja napraviti za
Isusa?”

Detonator je mala osjetljiva
eksplozivna naprava, koju obično
aktivira fitilj ili električna iskra, koja
detonira puno snažniji i manje
osjetljiv glavni eksploziv. U procesu
otkrivanja nečijeg poziva često se



javlja događaj koji djeluje kao
“detonator” za sav nemir koji se
nakupio u našem srcu, dajući mu
jasno značenje i pokazujući put s
poticajem da ga slijedi. Više je
mogućih vrsta ovog događaja i
njegov emocionalni naboj može biti
veći ili manji. Ali važno je da, kao i
nemir u srcu, mora biti “čitan” i
rastumačen u molitvi.

Detonator može biti božanski pokret
u duši ili neočekivani susret sa
nadnaravnom stvarnošću, kako se
dogodilo papi Franji kad je imao
gotovo sedamnaest godina. Bilo je to
tijekom rujna i upravo se htio naći s
nekim prijateljima da bi otišli u
izlazak i dobro se proveli. Ali, odlučio
je nakratko se zaustaviti u svojoj
župnoj crkvi. Tamo je ugledao
svećenika kojeg nije poznavao, ali čiji
ga je sabrani stav u molitvi zadivio
tako da se odlučio ispovjediti kod
njega. “U toj ispovijedi, nešto mi se
čudno dogodilo. Ne znam što je to



bilo, ali promijenilo je moj život;
rekao bih da sam bio ‘uhvaćen
nespreman’. … Bilo je to iznenađenje,
čudo susreta; shvatio sam da sam bio
iščekivan. Od toga trenutka nadalje,
za mene, Bog je onaj koji prvi djeluje.
Mi Ga tražimo, ali On nas prvi traži.
Mi želimo naći Njega, ali On nas
nalazi prve.”[9]

Ponekad će detonator biti primjer
bliskog prijatelja: ”Moj prijatelj se
predao Bogu, a što ću ja učiniti?” Ili
će to biti topli poziv da pratimo svog
prijatelja na specifičnom putu: “Dođi
i vidi”, kako je Filip ohrabrio
Natanela (Iv 1, 46). Ili to može biti
čak naoko nebitan događaj, ali
nabijen značenjem za onoga čije je
srce nemirno. Bog se koristi čak i
vrlo malim stvarima da bi uznemirio
našu dušu. Kao što se dogodilo
svetom Josemariji kada je, nakon
snježne oluje, Ljubav Božja došla u
potragu za njim.



Često, ipak, više nego iznenadnu
“detonaciju”, ovaj proces uključuje
polagano sazrijevanje vjere i ljubavi,
kroz molitvu. Malo pomalo, gotovo
da toga nije svjesna, s Božjim
svjetlom osoba stječe moralnu
sigurnost o svojem pozivu i doseže
odluku impulsom milosti. Blaženi
John Henry Newman, prisjećajući se
procesa svog vlastitog obraćenja, piše
o svojim rastućim sumnjama o
istinitosti anglikanske vjere:
“Sigurnost je naravno točka, ali
sumnja je napredak; nisam još bio
blizu sigurnosti. Sigurnost je
refleksivna akcija; to je znati da znaš.
Vjerujem da je nisam imao sve do
netom prije mog primanja u
Katoličku Crkvu… Tko može odrediti
kada se to vaga u ravnoteži mišljenja
počinje naginjati, i ono što je bila
veća vjerojatnost u korist vjere
postaje pozitivna sumnja protiv
nje?” [10] Postepeni proces
sazrijevanja u odluci da se netko
preda koji se odvija malo po malo i



bez iznenadnog “šoka” u stvarnosti je
obično puno sigurniji nego onaj kojeg
izazove sjajni bljesak vanjskoga
znaka, koji nas lako može smesti i
zbuniti.

U svakom slučaju, kada nam bude
predstavljena ova “točka infleksije” u
našem životu, ne samo da počinjemo
jasno vidjeti svoj put nego je i naša
volja potaknuta slijediti ga. Kao što je
sveti Josemarija pisao: “Kad biste me
pitala kako božanski poziv biva
zamijećen, kako ga netko postaje
svjestan, rekao bih da je to novi
pogled na život. Kao da je novo
svjetlo zapaljeno unutar nas,
zagonetni poriv.” [11] Poziv je svjetlo
i poriv. Svjetlo u našim umovima
osvijetljenima vjerom da “čitamo”
svoj život; poriv u našem srcu,
zapaljen Božjom ljubavlju, da želimo
slijediti poziv našeg Gospodina, iako
bi to moglo biti s “bolnom
privlačnošću” koja često obilježava
Božje predmete. Dakle, svaka bi



osoba trebala tražiti ne samo “svjetlo
da vidi svoj put nego i snagu da se
želi ujediniti s božanskom
voljom.” [12]

Pomoć duhovnog vodstva

Ne znamo je li Nikodem tražio savjet
od ostalih učenika prije ili nakon što
je išao vidjeti Isusa. Možda je upravo
Josip iz Arimateje bio taj koji ga je
ohrabrio da otvoreno slijedi Isusa
bez straha od drugih Farizeja. Ako je
tako, on bi ga odveo do konačnog
susreta s Isusom. To je ono što
duhovno praćenje ili usmjeravanje
uključuje: moći se osloniti na savjet
nekoga tko hoda uz nas; nekoga tko
se trudi živjeti u skladu s Bogom; tko
nas poznaje i voli.

Istina je da je poziv nešto što je
uvijek između Boga i mene. Nitko ne
može čuti poziv u moje ime. Nitko ne
može odlučiti u moje ime hoću li ga
prihvatiti ili ne. Bog se obraća meni,
poziva mene i daje mi slobodu da



odgovorim, kao i milost da slijedim
taj put. Ipak, u ovom procesu
raspoznavanja i odlučivanja velika je
pomoć moći se osloniti na nekoga tko
je stručan; između ostalog kako
bismo potvrdili da posjedujemo
potrebne objektivne kvalitete nužne
za poduzimanje ovog putovanja i
kako bismo osigurali ispravnu
nakanu u svojoj odluci predanja
Bogu. Povrh toga, kako nas
Katekizam naučava, dobar duhovni
savjetnik može postati učitelj molitve
[13]: netko tko nam pomaže čitati i
tumačiti čežnje našeg srca u molitvi i
događaje u našem životu. Tako nam
se može pomoći da razjasnimo svoj
vlastiti poziv. Na kraju, to je netko
tko će nam možda jedan dan reći,
kao što je sv. Ivan rekao sv. Petru
nakon što je prepoznao Osobu koja
im se obraćala s obale: Gospodin je!
(Iv 21:7)

U svakom slučaju, ovo razlikovanje,
kao i konačna odluka, u velikoj je



mjeri osobno putovanje. Sam Bog
nam daje slobodu. Čak i nakon
“detonatora”.Dakle, jednom kad je
napravljen prvi korak, lako je da se
opet pojave sumnje. Bog nas nikad
ne prestaje pratiti, ali ostaje na
određenoj udaljenosti. Sigurno je da
je On učinio sve i da će i dalje
nastaviti činiti, ali On želi da
poduzmemo posljednji korak u punoj
slobodi, u slobodi ljubavi. On ne želi
robove, nego djecu. Stoga ostaje
diskretno udaljen od nas bez prisile
na našu savjest, gotovo kao
“promatrač”, mogli bismo reći. Bdije
nad nama i strpljivo i ponizno čeka
na našu odluku.

Začet ćeš i roditi sina (Lk 1:31). U
trenutku tišine koji slijedi nakon
Navještenja arkanđela Gabrijela čini
se kao da je cijeli svijet zadržao dah.
Božanska je poruka isporučena.
Godinama je Božji glas tiho govorio
Gospinom srcu. Ali u ovom trenutku
Bog šuti. I čeka... Sve ovisi o



slobodnom odgovoru mlade
nazaretske djevojke. I Marija reče: 
Evo službenice Gospodnje, neka mi
bude po riječi Tvojoj. (Lk 1:38)
Godinama kasnije, u podnožju Križa,
Marija će iz Nikodemovih ruku
primiti mrtvo tijelo svoga Sina.
Koliko je ganut morao biti ovaj novi
učenik kad je bio u mogućnosti
vidjeti, usred tolike neizmjerne tuge,
kako Majka Isusova još jednom s
ljubavlju prihvaća Božje puteve: 
Neka mi bude po riječi Tvojoj. Kako
netko ne bi predao sve za Ljubav
koja je tako velika?

[1] Sveti Josemaria, Pismo, 6. svibnja
1945., br. 42.

[2] Isto.

[3] Joseph Ratzinger, Sol zemlje,
Ignatius Press, 1997, str. 34.



[4] Sveti Josemaria, Bilješke s
obiteljskog okupljanja, Cronica,
1974., vol. I, str. 529.

[5] Sveti Josemaria, Razmatranje, 14.
veljače 1964. Citirano u Andres
Vasquez de Prada, Utemeljitelj Opusa
Dei, vol. 1, p. 67.

[6] Sveti Pavao VI, Homilija, 14.
listopada 1968.

[7] Sveti Josemaria, Bilješke sa
obiteljskog okupljanja, Cronica,
1972., str. 460.

[8] Benedikt XVI, Susret s mladima,
Katedrala u Sulmoni, 4. srpnja 2010.

[9] S. Rubin i F. Ambrogetti, Isusovac:
Razgovori s kardinalom Jorgeom
Bergogliom, SJ (Buenos Aires:
Vergara, 2010.), str. 45.

[10] Blaženi John Henry Newman, 
Apologia Pro Vita Sua, Macmillan,
1931., str. 233.



[11] Sveti Josemaria, Pismo, 9.
siječnja 1932.

[12] Fernando Ocáriz, “Svjetlo za
vidjeti, snaga za željeti.” Dosupno na
opusdei.org.

[13] Cf. Katekizam Katoličke Crkve,
br. 2690.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-

v-kako-otkrivamo-svoj-poziv/
(13.01.2026.)

https://opusdei.org/en-us/article/light-to-see-strength-to-want-to/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-v-kako-otkrivamo-svoj-poziv/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-v-kako-otkrivamo-svoj-poziv/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-v-kako-otkrivamo-svoj-poziv/

	Nešto veliko što je Ljubav (V): Kako otkrivamo svoj poziv?

