opusdei.org

Nesto veliko Sto je
Ljubav (V): Kako
otkrivamo svoj
poziv?

Prica o pozivu ima koliko i
ljudi. Ovaj clanak ukazuje na
neke znakove koji mogu pomoci
svakoj osobi osvjedociti se o
pozivu koji je dobila od Boga.

28.05.2019.

Sunce je zaslo u Judeji. Nikodem
dolazi k Isusu trazeci odgovore na
nemir u svom srcu. Dok mu lik
obasjava titravi plamen lampe,



razgovor s Isusom otvara mu nov i
zagonetan svijet. Nazarecaninovi
odgovori na njegova pitanja ga
zbunjuju. Isus ga uvjerava: Vjetar
puse gdje hoce; ¢ujes mu Sum, a ne
znas odakle dolazi i kamo ide. Tako je
sa svakim koji je roden od Duha (Iv
3,8). Poziv, svaki poziv je tajna 1
otkriti ga dar je od Duha.

Knjiga Izreka kaZe: Troje mi je
nedokucivo, a Cetvrto ne razumijem:
Put orlov po nebu, put zmijin po
stijeni, put ladin posred mora i put
muskarcev djevojci. (Izr 30, 18-19). I
jos viSe, tko, bez Bozje pomoci, moze
razjasniti djelovanja milosti u dusi i
otkriti znacenje i sudbinu Zivota?
Tko, a da ga ne vode darovi Duha
Svetoga, moze znati odakle dolazi i
kamo ide - boZanski dah u dusi koji je
Cesto Cujan samo kao Ceznja i nemir,
slutnje i nade? Ovo je nesSto Sto nas
potpuno nadilazi. Zato je prva stvar
koju trebamo, kako bismo razaznali
SvV0j osobni poziv poniznost, jest pasti



na koljena pred Neizrecivim, otvoriti
naSe srce djelovanju Duha Svetoga,
uvijek sposobnom iznenaditi nas.

Dakle, otkriti nas$ vlastiti poziv ili
pomoci nekome da to ucini
nemoguce je “nudeci predgotovljene
formule ili rigidne metode i
pravila.”[1] To bi bilo kao pokuSati
“postaviti tracnice pred uvijek
originalno djelovanje Duha
Svetoga,”[2] koji puSe gdje hoce.
Jednom prilikom pitali su kardinala
Ratzingera: “Koliko ima puteva da se
dode do Boga?” S razoruZavajucom
jednostavnoscu je odgovorio:
“onoliko koliko ima ljudi.”[3] Postoji
onoliko povijesti poziva koliko
postoji muskaraca i Zena. U nastavku
¢cemo pokusati ukazati na neke od
najces¢ih znakova dostizanja
uvjerenja o svom pozivu kako bi nam
pomogli da ih prepoznamo.

Nemirno srce



Nikodem osje¢a nemir u srcu. Cuo je
Isusa kako propovijeda i ganule su ga
Njegove rijeci. Ipak, neka su ga od
njegovih ucenja sablaznila. Naravno,
svjedocCenje Isusovim ¢udima ga je
zadivilo, ali bio je uznemiren zbog
autoriteta kojim je Isus izagnao
trgovce iz Hrama nazivajuci ga
“kucom Oca svojega” (usp. Iv 2,16).
Tko bi se usudio ovako govoriti? U
svom srcu osjeca rastucu nadu koju
mu je teSko potisnuti. Bi li ovo mogao
biti Mesija? Aliidalje ga progone
pitanja i sumnje. Ne moZe se
natjerati da slijedi Isusa otvoreno
iako Zeli na¢i odgovore na svoja
pitanja. Zato dolazi k Isusu nocu:
Rabbi, znamo da si od Boga dosao kao
ucitelj jer nitko ne moZe ciniti
znamenja kakva ti ¢inis ako Bog nije s
njime (Iv 3,2). Njegovo je srce
nemirno.

Ista se stvar dogada i drugim ljudima
u Evandelju, kao onom mladicu koji
je jednog dana priSao Isusu i pitao:



UCcitelju, koje mi je dobro ciniti da
imam Zivot vjecni? (Mt 19,16) Nije
zadovoljan svojim Zivotom. Srce mu
je tjeskobno. Osjeca da je sposoban
uciniti viSe. Isus mu govori da je u
pravu Sto je u potrazi: Jedno ti
nedostaje... (Mk 10,21). Ovdje se
moZemo prisjetiti i apostola Andrije i
Ivana. Kada ih Isus vidi da ga slijede,
pita ih: Sto traZite? (Iv 1, 38). Svi su
ovi ljudi “traZitelji”. Traze ¢udesni
pokret dogadaja koji Ce preobraziti
njihov zivot i uc€initi ga
pustolovinom. Njihovo srce je
otvoreno i gladuje za viSim,
ispunjeno je snovima i Zudnjama.
Nemirno.

Jednom je neki mladi¢ pitao svetog
Josemariu kako netko osjeti poziv za
Djelo. Odgovorio je: “Nije to pitanje
osjecaja, sinko moj, iako shvacamo
kad nas Bog zove. Srce je nemirno,
nezadovoljno... Nisi zadovoljan sam
sobom!” [4] Kad netko traZi svoj



poziv, Cesto sve pocne s ovim
nemirom u Srcu.

Ljubeca prisutnost

Ali Sto je toCno ovaj nemir? Odakle
izvire? U svom izvjeStaju o susretu
mladica koji se pribliZio naSem
Gospodinu sveti Marko piSe da ga
Isus pogleda, zavoli ga (Mk 10,21).
Isto to radi s nama. Nekako osjecamo
u svojoj dusi “prisutnost” posebne
ljubavi koja nas izabire za
jedinstveno poslanje. Bog postaje
prisutan u naSem srcu i trazi
“susret”, zajedniStvo. Ali to joS nije
postignuto, i odatle nas nemir.

Ova ljubeca prisutnost BozZja u duZi
moZe se ocitovati na razliCite nacine:
glad za vecom prisnoscu s njim,
gorljivost da svojim zZivotom utaZimo
BoZju Zed za duSama; Zelja da
izgradimo Crkvu, BoZju obitelj u
svijetu; Zudnja da vidimo kako nasi
talenti doista uradaju plodom; san o
ublaZavanju toliko mnogo patnje u



svakom kutu svijeta, svijest o tome
koliko smo darova primili: “ZaSto
sam ja primio toliko mnogo, a drugi
tako malo?”

BoZji poziv moze se isto tako otkriti
kroz naoko slucajne dogadaje koji
potresu nase srce i ostave otisak u
njemu. Kada se osvrtao na svoj Zivot,
sveti je Josemaria rekao: “Nas me
Gospodin pripremao unato¢ meni,
koristeci se naoko bezazlenim
stvarima da bi ulio boZanski nemir u
moju dusu. Tako sam poceo
razumijevati vrlo dobro onu ljubav,
toliko ljudsku i toliko bozansku, koja
je ganula svetu Tereziju od Djeteta
Isusa kada je, listajuci stranice
knjige, odjednom naisla na sliku
jedne od Otkupiteljevih ranjenih
ruku. Sli¢ne su se stvari dogadale i
meni, stvari koje su me pokrenule i
odvele me do svakodnevne Pricesti,
CiSCenja, ispovijedi i pokore.”[5]



Ova se ljubeca prisutnost ponekad
takoder otkriva kroz ljude ili nacine
zivljenja Evandelja koji ostavljaju
trajan bozanski otisak u nasoj dusi.
Ionako ponekad to moze biti
neocekivani dogadaj ili susret koji
nam mijenja zivot, obi¢no se nas
poziv uoblicuje kroz nacin na koji
smo dosada Zivjeli svoj Zivot.
Napokon, rijeci iz Svetog pisma mogu
se urezati u naSe srce i ostaviti okus
ljubavi koji traje cijeli Zivot. Ovo se
dogodilo svetoj Tereziji iz Kalkute, na
primjer, kad je cula Isusov vapaj s
Kriza: Zedan sam. (Iv 19,28); ili
svetom Franji Ksaverskom ciji je
zivot promijenilo Isusovo pitanje: Ta
Sto Ce koristiti covjeku ako sav svijet
stekne, a Zivotu svojemu naudi? (Mt
16,26)

Ali moZda najizraZenija osobina ovog
nemira u srcu jest to Sto je obiljeZen
necim Sto bismo mogli nazvati
“bolnom privlacnoscu”. Kao Sto je
sveti papa Pavao VI. rekao, Bozji nam



poziv dolazi kao “glas koji je ujedno
uznemirujuc i umirujuc u isto
vrijeme, njezan i zapovjedni glas,
glas koji nas mudi, ali je u isto
vrijeme glas ljubavi.” [6] Poziv nas
ujedno privlaci i odbija; potiCe nas da
se predamo boZanskoj ljubavi, dok
nas plasi rizikom nase slobode.
“Odbijamo reci ‘da’ Bogu, u isto
vrijeme Zelimo i ne Zelimo.”[7]

Spajati tocke u molitvi

Nikodem dolazi k Isusu potaknut
svojim nemirom. Dragi lik naSega
Gospodina vec je uSao u njegovo srce;
on Ga je vec pocCeo voljeti, ali mora
razgovarati s Njim. U razgovoru koji
slijedi, U¢itelj mu otvara nove
obzore: Zaista, zaista kaZem ti: tko se
ne rodi nanovo, odozgor, ne moZe
vidjeti kraljevstva BoZjega! Poziva ga
na novi zivot, novi pocetak: da se
rodi iz vode i Duha (Iv 3,5). Nikodem
ne uspijeva razumjeti Gospodinove
rijeci i pita u jednostavnosti: kako se



to moze zbiti? (usp. Iv 3,9). U ovom
susretu licem u lice on pocinje
shvacati tko je on za Isusa i tko bi
Isus trebao biti za njega.

Kako bi nemir u necijem srcu mogao
poprimiti pravo znacenje u
razlucivanju necijeg poziva, mora
biti “Citan” i rastumacen u molitvi, u
naSem dijalogu s Bogom. “Zasto mi se
ovo sada dogada, Gospodine? Sto mi
pokusavas reci? Zasto moje srce
osjeca sve ove Zudnje i CeZnje? Zasto
sam ja toliko nestaloZen zbog ovoga,
a one oko mene to ne zahvaca? Zasto
me voli$ toliko puno? Kako mogu
najbolje upotrijebiti ove darove koje
si mi dao?” Samo ¢e nam redoviti
raspored molitve omoguciti da
ispravno shvatimo BoZju ljubecu
briZznost, Njegovu providnost u
dogadajima nasega Zivota, u ljudima
koje smo upoznali, ¢ak i u tome kako
se oblikuje na$ karakter s nasSim
interesima i sposobnostima. Kao da
je Bog kroz cijelu putanju naSeg



Zivota “crtao neke tocke”, koje tek
sada, ujedinjene s molitvom,
zadobivaju prepoznatljiv oblik.

Benedikt XVI rekao je o ovoj temi:
“tajna poziva leZi u odnosu s Bogom,
u molitvi koja se razvija, upravo u
unutarnjoj sutnji, u sposobnosti
osluskivanja, slusanja BoZje blizine.
Ovo je istinito i prije odluke, odnosno
u vrijeme odlucivanja i polaska na
put, kao i poslije ako netko zZeli biti
vjeran 1 ustrajati na putu.”[8] Dakle,
za nekoga tko Zeli otkriti svoj poziv
prva i najvaznija stvar jest pribliziti
se Isusu u molitvi i nauciti vidjeti
svoj Zivot Njegovim oCima. MoZda Ce
ta osoba iskusiti Sto se dogodilo
slijepcu Cije je oCi Isus premazao
pljuvackom. Na pocetku vidi samo
zamagljenu viziju i ljudi izgledaju
kao drvece koje hoda. Ali dopusta
Gospodinu da nastavi i zavrSava
videdi sve jasno (usp MKk 8, 22-25).

Detonator



Dvije godine nakon tog no¢nog
susreta s Isusom zbiva se dogadaj
koji ¢e Nikodema prisiliti da donese
odluku i otvoreno se ocituje kao
ucenik nasSega Gospodina. Potaknut
od strane velikih svecenika i farizeja,
Pilat razapinje Isusa iz Nazareta.
Josip iz Arimateje pribavlja
dopustenje da uzme Isusovo tijelo i
ukopa ga. Sveti Ivan piSe: A dode i
Nikodem - koji je ono prije bio dosao
Isusu nocu... (Iv 19,39). KriZ naSega
Gospodina, napustenost od strane
Njegovih ucenika i mozda primjer
vjernosti Josipa iz Arimateje osobno
stavljaju izazov pred Nikodema i
prisiljavaju ga na odluku: “Drugi
rade ovo; Sto Cu ja napraviti za
Isusa?”

Detonator je mala osjetljiva
eksplozivna naprava, koju obi¢no
aktivira fitilj ili elektri¢na iskra, koja
detonira puno snazniji i manje
osjetljiv glavni eksploziv. U procesu
otkrivanja necijeg poziva Cesto se



javlja dogadaj koji djeluje kao
“detonator” za sav nemir koji se
nakupio u naSem srcu, dajuéi mu
jasno znacenje i pokazujudi put s
poticajem da ga slijedi. ViSe je
mogucih vrsta ovog dogadaja i
njegov emocionalni naboj moZe biti
vedi ili manji. Ali vazno je da, kao i
nemir u srcu, mora biti “Citan” i
rastumacen u molitvi.

Detonator moze biti bozanski pokret
u dusi ili neocCekivani susret sa
nadnaravnom stvarnoscu, kako se
dogodilo papi Franji kad je imao
gotovo sedamnaest godina. Bilo je to
tijekom rujna i upravo se htio naci s
nekim prijateljima da bi otisli u
izlazak i dobro se proveli. Ali, odlucio
je nakratko se zaustaviti u svojoj
Zupnoj crkvi. Tamo je ugledao
svecCenika kojeg nije poznavao, ali Ciji
ga je sabrani stav u molitvi zadivio
tako da se odlucio ispovjediti kod
njega. “U toj ispovijedi, neSto mi se
cudno dogodilo. Ne znam Sto je to



bilo, ali promijenilo je moj Zivot;
rekao bih da sam bio ‘uhvacen
nespremarn’. ... Bilo je to iznenadenje,
¢udo susreta; shvatio sam da sam bio
iSCekivan. Od toga trenutka nadalje,
za mene, Bog je onaj koji prvi djeluje.
Mi Ga trazimo, ali On nas prvi trazi.
Mi Zelimo naci Njega, ali On nas
nalazi prve.”[9]

Ponekad ¢e detonator biti primjer
bliskog prijatelja: "Moj prijatelj se
predao Bogu, a Sto ¢u ja uCiniti?” Ili
Ce to biti topli poziv da pratimo svog
prijatelja na specificnom putu: “Dodi
i vidi”, kako je Filip ohrabrio
Natanela (Iv 1, 46). Ili to moZe biti
Cak naoko nebitan dogadaj, ali
nabijen znaCenjem za onoga Cije je
srce nemirno. Bog se koristi ¢ak i
vrlo malim stvarima da bi uznemirio
nasu dusu. Kao Sto se dogodilo
svetom Josemariji kada je, nakon
snjezne oluje, Ljubav Bozja doSla u
potragu za njim.



Cesto, ipak, viSe nego iznenadnu
“detonaciju”, ovaj proces ukljucuje
polagano sazrijevanje vjere i ljubavi,
kroz molitvu. Malo pomalo, gotovo
da toga nije svjesna, s BoZjim
svjetlom osoba stjece moralnu
sigurnost o svojem pozivu i doseZe
odluku impulsom milosti. BlaZeni
John Henry Newman, prisjecajuci se
procesa svog vlastitog obracenja, piSe
0 svojim rastu¢im sumnjama o
istinitosti anglikanske vjere:
“Sigurnost je naravno tocka, ali
sumnja je napredak; nisam jo$ bio
blizu sigurnosti. Sigurnost je
refleksivna akcija; to je znati da znas.
Vjerujem da je nisam imao sve do
netom prije mog primanja u
Katolicku Crkvu... Tko moze odrediti
kada se to vaga u ravnotezi miSljenja
pocinje naginjati, i ono Sto je bila
veca vjerojatnost u korist vjere
postaje pozitivna sumnja protiv
nje?” [10] Postepeni proces
sazrijevanja u odluci da se netko
preda koji se odvija malo po malo i



bez iznenadnog “Soka” u stvarnosti je
obi¢no puno sigurniji nego onaj kojeg
izazove sjajni bljesak vanjskoga
znaka, koji nas lako moZe smesti i
zbuniti.

U svakom slucaju, kada nam bude
predstavljena ova “toCka infleksije” u
naSem Zivotu, ne samo da poCinjemo
jasno vidjeti svoj put nego je i nasa
volja potaknuta slijediti ga. Kao Sto je
sveti Josemarija pisao: “Kad biste me
pitala kako boZanski poziv biva
zamijecen, kako ga netko postaje
svjestan, rekao bih da je to novi
pogled na zZivot. Kao da je novo
svjetlo zapaljeno unutar nas,
zagonetni poriv.” [11] Poziv je svjetlo
i poriv. Svjetlo u naSim umovima
osvijetljenima vjerom da “Citamo”
Svoj Zivot; poriv u nasem srcu,
zapaljen Bozjom ljubavlju, da Zelimo
slijediti poziv naseg Gospodina, iako
bi to moglo biti s “bolnom
privlacnoscu” koja Cesto obiljezava
BoZje predmete. Dakle, svaka bi



osoba trebala traziti ne samo “svjetlo
da vidi svoj put nego i snagu da se
zeli yjediniti s bozanskom

voljom.” [12]

Pomoc¢ duhovnog vodstva

Ne znamo je li Nikodem traZio savjet
od ostalih ucenika prije ili nakon Sto
je iSao vidjeti Isusa. MoZda je upravo
Josip iz Arimateje bio taj koji ga je
ohrabrio da otvoreno slijedi Isusa
bez straha od drugih Farizeja. Ako je
tako, on bi ga odveo do kona¢nog
susreta s Isusom. To je ono $to
duhovno pracenje ili usmjeravanje
ukljuCuje: moci se osloniti na savjet
nekoga tko hoda uz nas; nekoga tko
se trudi Zivjeti u skladu s Bogom; tko
nas poznaje i voli.

Istina je da je poziv nesto Sto je
uvijek izmedu Boga 1 mene. Nitko ne
moZe Cuti poziv u moje ime. Nitko ne
moZe odluciti u moje ime hocu li ga
prihvatiti ili ne. Bog se obraca meni,
poziva mene 1 daje mi slobodu da



odgovorim, kao i milost da slijedim
taj put. Ipak, u ovom procesu
raspoznavanja i odlucivanja velika je
pomoc¢ moci se osloniti na nekoga tko
je strucan; izmedu ostalog kako
bismo potvrdili da posjedujemo
potrebne objektivne kvalitete nuzne
za poduzimanje ovog putovanja i
kako bismo osigurali ispravnu
nakanu u svojoj odluci predanja
Bogu. Povrh toga, kako nas
Katekizam naucava, dobar duhovni
savjetnik moze postati ucitelj molitve
[13]: netko tko nam pomaze Citati i
tumaciti ¢eznje naseg srca u molitvi i
dogadaje u naSem Zzivotu. Tako nam
se moZe pomoci da razjasnimo svoj
vlastiti poziv. Na kraju, to je netko
tko ¢e nam mozda jedan dan redci,
kao Sto je sv. Ivan rekao sv. Petru
nakon Sto je prepoznao Osobu koja
im se obracala s obale: Gospodin je!
(Iv 21:7)

U svakom slucaju, ovo razlikovanje,
kao i konacCna odluka, u velikoj je



mjeri osobno putovanje. Sam Bog
nam daje slobodu. Cak i nakon
“detonatora”.Dakle, jednom kad je
napravljen prvi korak, lako je da se
opet pojave sumnje. Bog nas nikad
ne prestaje pratiti, ali ostaje na
odredenoj udaljenosti. Sigurno je da
je On ucinio sve i da ¢e i dalje
nastaviti €initi, ali On Zeli da
poduzmemo posljednji korak u punoj
slobodi, u slobodi Jjubavi. On ne Zeli
robove, nego djecu. Stoga ostaje
diskretno udaljen od nas bez prisile
na nasu savjest, gotovo kao
“promatrac”, mogli bismo reci. Bdije
nad nama i strpljivo i ponizno Ceka
na nasu odluku.

Zacet ceS i roditi sina (Lk 1:31). U
trenutku tiSine koji slijedi nakon
NavjeStenja arkandela Gabrijela Cini
se kao da je cijeli svijet zadrzao dah.
BoZanska je poruka isporucena.
Godinama je Bozji glas tiho govorio
Gospinom srcu. Ali u ovom trenutku
Bog Suti. I Ceka... Sve ovisi 0



slobodnom odgovoru mlade
nazaretske djevojke. I Marija rece:
Evo sluzbenice Gospodnje, neka mi
bude po rijeci Tvojoj. (Lk 1:38)
Godinama kasnije, u podnoZju KriZa,
Marija ce iz Nikodemovih ruku
primiti mrtvo tijelo svoga Sina.
Koliko je ganut morao biti ovaj novi
ucenik kad je bio u mogucnosti
vidjeti, usred tolike neizmjerne tuge,
kako Majka Isusova jo$ jednom s
ljubavlju prihvaca Bozje puteve:
Neka mi bude po rijeci Tvojoj. Kako
netko ne bi predao sve za Ljubav
koja je tako velika?

[1] Sveti Josemaria, Pismo, 6. svibnja
1945., br. 42.

[2] Isto.

[3] Joseph Ratzinger, Sol zemlje,
Ignatius Press, 1997, str. 34.



[4] Sveti Josemaria, Biljeske s
obiteljskog okupljanja, Cronica,
1974., vol. 1, str. 529.

[5] Sveti Josemaria, Razmatranje, 14.
veljaCe 1964. Citirano u Andres
Vasquez de Prada, Utemeljitelj Opusa
Dei, vol. 1, p. 67.

[6] Sveti Pavao VI, Homilija, 14.
listopada 1968.

[7] Sveti Josemaria, Biljeske sa
obiteljskog okupljanja, Cronica,
1972., str. 460.

[8] Benedikt XVI, Susret s mladima,
Katedrala u Sulmoni, 4. srpnja 2010.

[9] S. Rubin i F. Ambrogetti, Isusovac:
Razgovori s kardinalom Jorgeom
Bergogliom, S] (Buenos Aires:
Vergara, 2010.), str. 45.

[10] BlaZeni John Henry Newman,
Apologia Pro Vita Sua, Macmillan,
1931., str. 233.



[11] Sveti Josemaria, Pismo, 9.
sijeCnja 1932.

[12] Fernando Ocariz, “Svjetlo za
vidjeti, snaga za Zeljeti.” Dosupno na
opusdei.org.

[13] Cf. Katekizam Katolicke Crkve,
br. 2690.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-
v-kako-otkrivamo-svoj-poziv/
(13.01.2026.)


https://opusdei.org/en-us/article/light-to-see-strength-to-want-to/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-v-kako-otkrivamo-svoj-poziv/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-v-kako-otkrivamo-svoj-poziv/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-v-kako-otkrivamo-svoj-poziv/

	Nešto veliko što je Ljubav (V): Kako otkrivamo svoj poziv?

