
opusdei.org

Nešto veliko što je
Ljubav (IX): Mi smo
apostoli!

Apostolat za kršćanina nije
samo „zadatak“ ili aktivnost
kojoj posvećuje dio dana. To je
potreba koja proizlazi iz srca
koje je postalo „jedno tijelo,
jedan duh u Kristu“.

5.09.2019.

Apostolska avantura koju je Isus
započeo u svijetu počela je u
Kafarnaumu. Znamo da su barem
četiri od dvanaestorice apostola bili



ribari iz toga grada. „Prvi apostoli,
kada ih je naš Gospodin pozvao, bili
su uz staru lađu i popravljali
poderane mreže. Gospodin im je
rekao da ga slijede i statim, odmah, 
relictis omnibus, ostavili su sve-sve! –
i pošli za njim...“[1]

Isusove riječi kada je pozvao prve
apostole označile su put koji će
zauvijek promijeniti tijek povijesti:
„Pođite za mnom i učinit ću vas
ribarima ljudi“ (Mk 1,17). Ne ide u
detalje. Oni će i dalje biti ribari, ali
od sada će loviti drugu vrstu „riba“. I
upoznat će druga „mora“, ali vještine
koje su naučili u svom poslu bit će i
dalje korisne. Doći će dani povoljnih
vjetrova i obilnog ulova, ali i dani
kada ništa ne ulove, ili kada uhvate
samo nekoliko riba te se vrate na
obalu s osjećajem da su ostali
praznih ruku. Međutim, nije
presudna količina ribe ili ono što
ljudi smatraju uspjehom ili
neuspjehom; važno je ono što će oni



postati. Od samog početka, Isus želi
da budu svjesni svog novog
identiteta, jer poziva ih ne samo da
nešto rade—nešto lijepo i izvanredno
—nego da budu netko tko ima
poslanje biti „ribarima ljudi“.

„Sve za evanđelje“

Kad odgovaramo na Božji poziv naš
identitet se preoblikuje. „To je novi
pogled na život“, rekao je sveti
Josemaria. Svijest da nas Isus osobno
poziva da sudjelujemo u njegovom
poslanju budi u svakom čovjeku želju
„posvetiti svoje najuzvišenije
energije aktivnosti koja s vremenom
postaje način života“. Tako, malo po
malo, „poziv nas vodi, a da toga
nismo ni svjesni, do toga da
zauzmemo poziciju u životu koju
marljivo i radosno čuvamo do
trenutka smrti. I daje našem radu
smisao poslanja.“[2] S vremenom to
oblikuje naš način bivanja i



djelovanja, naš pogled na svijet i čini
nas sretnima.

Mons. Ocáriz rekao je snažne riječi:
„Mi se ne bavimo apostolatom, mi
jesmo apostoli!“[3] Apostolsko
poslanje ne zauzima određeno
vrijeme ili mjesto u našem osobnom
životu, nego zahvaća sve što činimo i
dolazi u svaki kutak našeg života. Sv.
Josemaria je u Djelu od samog
početka na tome inzistirao: „Ne
zaboravite, sinovi moji, da nismo
duše koje su se spojile s drugim
dušama da bismo učinili nešto dobro.
To je mnogo... a opet malo. Mi smo
apostoli koji izvršavamo Kristovu
obvezujuću zapovijed.“[4]

“Jao meni ako evanđelja ne
navješćujem!” povikao je sveti Pavao
(usp. 1 Kor 9:16-23). To je bilo
uvjerenje koje je nosio duboko u
duši. Ovaj ljubavni impuls bio je za
njega i poziv i dužnost: „Jer što
navješćujem evanđelje nije mi na



hvalu, ta dužnost mi je.“ Stoga je
jedina nagrada koju traži „da
propovijedajući pružam evanđelje
besplatno“, jer sebe vidi kao „slugu
svih, da ih što više steknem.“ Pavao
nam otvara svoje srce: on je
posljednji od apostola, nevrijedan i
bez zasluga, ali ipak apostol. Stoga za
njega nema okolnosti u kojoj ne
može biti apostol: „Sve činim zbog
evanđelja.“ To je njegovo „uvodno
pismo“, tako želi biti viđen: „Pavao,
sluga Isusa Krista, pozvan za
apostola, odlučen za evanđelje
Božje“ (Rim 1:1).

Na sličan način apostolat za
kršćanina nije samo „zadatak“ ili
aktivnost u kojoj će provesti
određeni broj sati dnevno, niti nešto
važno što treba obaviti. To je potreba
koja proizlazi iz srca koje je postalo
„jedno tijelo, jedan duh u Kristu“,[5]
u jedinstvu s cijelom Crkvom. Biti
apostol „nije i ne može biti počasni
naslov. To konkretno i dramatično



uključuje čitav život osobe.“[6]
Ponekad će nam biti potrebno
ohrabrenje i savjeti drugih ljudi u
našim naporima da objavimo Krista.
No, budući da znamo da je naš poziv
dar od Boga, trebali bismo ga moliti
da apostolat iz našeg srca teče
prirodno kao voda iz izvora (usp. Iv
4:14).

Sol, svjetlo i kvasac svijeta

Naš Gospodin često je koristio
prispodobe kako bi svojim učenicima
objasnio ulogu koju će imati u
svijetu. „Vi ste sol zemlje ... vi ste
svjetlo svijeta“ (usp. Mt 5:13-14).
Drugom prilikom je Isus govorio o
kvascu—kako mala količina kvasca
uskisne cijelo tijesto (usp. Mt 13:33).
Jer takvi Isusovi apostoli moraju biti:
sol koja donosi radost, svjetlo koje
pomaže drugima da se usmjere,
kvasac koji čini da cijela masa raste.
Tako je sveti Josemaria zamišljao
apostolat svojih kćeri i sinova: „Imate



poziv od Boga na konkretan put: da
se smjestite na svim raskrižjima
svijeta, s vašim srcem u Bogu. I da
tamo budete kvasac, sol, svjetlo
svijetu. Da obasjavate, da dajete
okus, da budete kvasac, da
podižete.“[7]

Vjernici Opusa Dei, kao i mnogi drugi
obični kršćani, obavljaju svoj
apostolat usred svijeta, s prirodnošću
i diskrecijom. Iako to ponekad izazva
nesporazume, oni pokušavaju
ostvariti ove Isusove prispodobe u
svom životu. Sol se ne vidi kada je
dobro pomiješana s jelom; daje okus
hrani koja bi inače bila bezukusna,
iako je kvalitetna. Isto je tako i s
kvascem; daje volumen kruhu, a da
ga nitko ne primijeti. Svjetlo se, pak,
“stavlja na svjetiljku da svijetli svima
u kući”, i uvijek je “pred ljudima” (Mt
5:15-16). Međutim, ne traži pažnju za
sebe, nego je usmjerava na ono što
želi obasjati. Kršćani bi trebali
uživati u društvu drugih, dijeleći



njihove snove i planove. “Mi, koji
smo sol i svjetlo Kristovo, trebali
bismo se osjećati nelagodno kad
nismo okruženi ljudima.” Ova
otvorenost također znači druženje s
onima koji ne misle kao mi, s
mirnom željom da u njihovim srcima
ostavimo “Božji pečat”. [9] To ćemo
činiti na način kako nam to Sveti Duh
sugerira: ponekad kratkom molitvom
za njih; ponekad prijateljskom riječju
ili gestom…

Apostolska učinkovitost nečijeg
života ne može se svesti na brojke.
Mnogo plodova ostaje skriveno, a mi
nikada nećemo znati za njih u ovom
životu. No, sa svoje strane trebamo
uvijek iznova njegovati želju živjeti
usko povezani s našim Gospodinom.
“Moramo prolaziti kroz život kao
apostoli, sa svjetlom Božjim i soli
Božjom. Bez straha, s prirodnošću, ali
s tako snažnim unutarnjim životom i
tako uskom povezanošću s našim
Gospodinom da dajemo svjetlost i



izbjegavamo kvarenje i tamu.” [10]
Sam Bog će oploditi naše napore, a
mi nećemo gubiti vrijeme brinući
zbog vlastitih mana ili vanjskih
poteškoća: da nas ljudi ne razumiju,
da su nas počeli kritizirati, da je put
naporan, da je jezero preveliko, da
ne možemo napredovati u ovoj
oluji...

Ljudi inicijative

Kada ponovno razmotrimo popis
dvanaest apostola, shvatimo koliko
su oni bili različiti jedni od drugih, s
vrlo različitim osobnostima. Isto je
tako s muškarcima i ženama koje je
Crkva kanonizirala, a tako je i kad
promotrimo živote mnogih običnih
ljudi koji slijede našeg Gospodina s
diskretnim, ali odlučnim predanjem.
Svi su oni različiti, a u isto vrijeme,
svi su oni apostoli, vjerni, zaljubljeni
u našeg Gospodina.

U predanju Bogu ne gubimo svoje
osobne darove i osobitosti; naprotiv,



jer “kada Gospodin razmišlja o
svakome od vas i o tome što vam želi
dati, on vas vidi kao svog bliskog
prijatelja. I ako planira dati milost…
sigurno će to biti dar koji će vam
donijeti više radosti i uzbuđenja nego
išta drugo na ovom svijetu. Ne zato
što će taj dar biti rijedak ili
izvanredan, nego zato što će
savršeno odgovarati vama. Savršeno
će odgovarati cijelom vašem
životu.”[11] Stoga oni koji odluče
slijediti našeg Gospodina shvaćaju,
kako godine prolaze, da milost,
praćena njihovim osobnim
naporima, transformira čak i njihov
karakter, olakšavajući im ljubav i
služenje svim ljudima. To nije
rezultat volje i težnje za idealom
savršenstva. Naprotiv, to je rezultat
Kristove ljubavi u životu apostola.

Nedugo nakon izbora za Prelata,
mons. Javier Echevarría upitan je o
osobnom životu uz Osnivača i
njegovog prvog nasljednika: “Jeste li



mogli biti što jeste?” Njegov odgovor
vrlo je dirljiv, odražava gledište
nekoga tko se osvrće na svoj život i
vidi sve što je Bog učinio u njemu.
“Da, sigurno sam živio svoj vlastiti
život. Nikada ne bih mogao ni sanjati
o tako ispunjenom životu kao što
sam ga imao. Da sam bio sam, moji
horizonti i ciljevi bili bi mnogo uži...
Ja, kao čovjek svog vremena, kao
kršćanin i svećenik, imao sam vrlo
bogat osobni život. I moje srce je
otvoreno cijelom svijetu, zahvaljujući
životu uz dva čovjeka [sv. Josemariju
i blaženog Álvara] s tako velikim
kršćanskim srcem.”[12]

Osoba koju Krist šalje i koja dopušta
da On odredi smjer njenog života
nikada ne smije zaboraviti da On
očekuje odgovor koji je duboko
slobodan. Prvenstveno slobodan od
sebičnosti, ponosa i želje da se ističe.
Ali također slobodan da stavi na
raspolaganje sve svoje talente,
inicijativu i kreativnost. Kao što je sv.



Josemaría rekao, “jedna od
najjasnijih karakteristika duha
Opusa Dei je njegova ljubav prema
slobodi i prema potrebi da
razumijemo druge.”[13]

No, ovaj duh slobode ne znači
“djelovati u skladu s vlastitim
hirovima i bez ikakvih ograničenja
od strane zakona,”[14] kao da je sve
što ne dolazi od nas nametanje kojeg
se moramo osloboditi. Naprotiv,
znači djelovati u istom Duhu kao
Isus: “Jer siđoh s neba ne da činim
svoju volju, nego volju onoga koji me
posla” (Iv 6,38). Ako bi se na
apostolat gledalo kao na samo još
jednu “aktivnost,” postojala bi
opasnost da se osjećamo ograničeni
uputama onih koji koordiniraju
apostolske inicijative. Nasuprot tome,
osoba koja shvati da je poslana od
Krista zahvalna je na pomoći i
poticaju koje Bog pruža kroz njegove
mnoge instrumente. Živjeti s duhom
slobode znači dopustiti da nas



oblikuje i vodi Duh Sveti, koji također
koristi one koje je stavio uz nas.

Oslobođenje duha vodi nas da
budemo „ljudi inicijative” kada se
suočavamo s izazovima apostolskog
poslanja: to znači da to ne činimo s
pasivnim stavom, nego s uvjerenjem
da je ovaj izazov ono što Bog od nas
sada traži i što odgovara nama kao
apostolima. Tako, kontinuirano, u
svakodnevnim situacijama našeg
života, možemo osjetiti „svježi
povjetarac” Duha, koji nas potiče da
se zaputimo „u dubinu” (Lk 5,4), kako
bismo nastavili s njim čudesnu
povijest Božje ljubavi prema nama.

Kad bi naša misija bila „provoditi
apostolat”, mogli bismo pasti u
napast staviti je sa strane kada se
suočimo s opsežnim poslovnim
projektom ili bolešću, ili uzeti
apostolske „odmore”. No, „mi jesmo
apostoli!” — to je naš život! Stoga ne
bi imalo smisla izaći na ulicu i



ostaviti kod kuće našu želju za
evangelizacijom. Dakako, apostolsko
poslanje često će zahtijevati napor i
hrabrost da prevladamo naše
strahove. Ipak, ovaj unutarnji otpor
ne bi nas smio uznemiriti, jer Duh
Sveti potiče, u srcima onih koji su mu
poslušni, autentičnu apostolsku
spontanost i kreativnost, pri čemu
sve u našem životu postaje prilika za
apostolat.

Stječemo „svijest da smo na straži na
ispostavi,” [15] u stalnom „bdijenju
ljubavi, ostajući budni i spremni,
radeći marljivo.” [16] To je „bdijenje
ljubavi,” stoga ne smijemo postati
tjeskobni ili nervozni. Imamo u
rukama čudesnu misiju koja nas
usrećuje i donosi sreću onima oko
nas. Radimo u Gospodnjem
vinogradu i sigurni smo da je
poduhvat njegov. Ako ikada osjetimo
manjak mira u svojoj duši ili
prekomjernu napetost, to je trenutak
da se približimo njemu i kažemo:



„Radim ovo za Tebe; pomozi mi da
radim smireno, sa sigurnošću da ćeš
Ti učiniti sve.”

Božanska svjetlost koja daje
toplinu

U prispodobi o pozvanima na
svadbenu svečanost, kada otac sazna
da su neki od pozvanih gostiju dali
izgovore zbog kojih ne dolaze,
zapovijeda svom sluzi da dovede
„prosjake, sakate, slijepe i
hrome” (Lk 14,21). Svadbena
dvorana počinje se puniti, no još
uvijek ima mjesta za druge goste.
Tada kaže svom sluzi: „Idi na puteve
i među ograde i prisili ih neka uđu,
da mi se napuni kuća” (Lk 14,23).
„Natjeraj ljude da uđu,” compelle
intrare: njegova želja išla je do tog
ekstrema.

Zapovijed je kategorička jer je poziv
na spasenje univerzalan. Sveti
Josemaria je rekao: „To nije fizičko
tjeranje, nego obilje svjetla, nauka.



To je duhovni poticaj tvoje molitve i
rada, koji autentično svjedoče nauk.
To su sve žrtve koje prinosiš. To je
osmijeh koji dolazi na tvoje usne jer
si dijete Božje: tvoje sinovstvo, koje te
ispunjava mirnom srećom (iako će
ponekad tvoj život imati i padove),
koju drugi vide i na kojoj zavide.
Dodaj tome svoje ljudsko držanje i
šarm, i evo sadržaja compelle
intrare.”[17] Dakle, nije riječ o
prisiljavanju nego o uvijek novoj
kombinaciji molitve i prijateljstva,
svjedočanstva i velikodušne žrtve —
radosti koja se dijeli, ljudskoj toplini
koja slobodno privlači druge.

Bog djeluje „privlačenjem,”[18]
dosežući duše kroz radost i
privlačnost u životu kršćana. Stoga je
apostolat ljubav koja se prelijeva.
Srce koje zna voljeti zna privući
druge: „Privlačimo sve svojim
srcem,” rekao je sveti Josemaria.
„Zato tražim da svatko ima jako
veliko srce: ako volimo duše, privući



ćemo ih.”[19] Doista, ništa ne privlači
tako snažno kao autentična ljubav,
osobito u vremenu kada mnogi ljudi
nikada nisu iskusili toplinu Božje
ljubavi. Pravo prijateljstvo je „način
vršenja apostolata koji je sveti
Josemaria našao u evanđeljima.”[20]
Filip je privukao Bartolomeja;
Andrija je doveo Petra; a ljudi koji su
donijeli uzetoga Isusu u Kafarnaumu
sigurno su bili njegovi dobri
prijatelji.

„U kršćaninu, u djetetu Božjem,
prijateljstvo i ljubav čine jednu
cjelinu: božansku svjetlost koja daje
toplinu.”[21] Imati prijatelje
zahtijeva marljiv osobni kontakt;
primjer i iskrenu odanost; spremnost
pomoći drugima, uzajamno
pomaganje; empatiju i slušanje;
sposobnost preuzimanja tuđih
potreba. Prijateljstvo nije sredstvo
apostolata; naprotiv, apostolat je, u
srži, prijateljstvo: velikodušna želja
za dijeljenjem svojeg života s



drugima. Naravno, želimo da se naši
prijatelji približe Bogu, ali spremni
smo dopustiti da se to dogodi kad i
kako Bog želi. Iako je sasvim
prirodno da apostol želi vidjeti dobre
rezultate i imati utjecaj na druge,
nikada ne smijemo zaboraviti da su
apostoli nastavili slijediti Isusa i kada
su gotovo svi drugi otišli (usp. Iv
6,66-69). Rezultati će doći s
vremenom (usp. Dj 2,37-41).

Jedan mladić je jednom upitao svetog
Josemariju: „Oče, što možemo učiniti
da mnogi ljudi ‘zvižde’?”[22] Sveti
Josemaria je odmah odgovorio:
„Puno molitve, odano prijateljstvo i
poštovanje slobode.” Mladić nije bio
zadovoljan, pa je rekao: „Ali ne znači
li to da idemo presporo, oče?” „Ne,
jer poziv je nad-na-ra-van,”
odgovorio je, naglašavajući svaki
slog. „Jedna sekunda bila je dovoljna
da se Savao pretvori u Pavla. A onda,
nakon tri dana molitve, on je postao
žarki apostol Isusa Krista.”[23]



Bog je taj koji poziva, a Duh Sveti je
taj koji pokreće srce osobe. Uloga
apostola je pratiti svoje prijatelje
molitvom i žrtvom, ne postajući
nestrpljivim kada dobiju odgovor
„ne” na svoje prijedloge, i bez ljutnje
kada netko odbije pomoć. Pravi
prijatelj naglašava jake strane druge
osobe kako bi joj pomogao rasti, i
nastoji ne kritizirati. On ili ona zna
kada je najbolje šutjeti, a kada je
potrebna drugačija „strategija”, ne
zadržavajući se na negativnom, nego
nastojeći izvući najbolje iz svake
osobe.

„Bez da postanemo dosadni, i uvijek
s osmijehom, možemo tiho davati
pristojne prijedloge, kao što je to
činio naš Gospodin. I uvijek ćemo u
svom srcu održavati žar želje da
mnogi ljudi bolje upoznaju Njega. „Ti
i ja, djeca Božja, kada gledamo ljude,
moramo gledati duše: ovo je duša,
trebamo si reći, duša kojoj treba
pomoći, duša koju treba razumjeti,



duša s kojom moramo živjeti, duša
koju treba spasiti.”[24]

[1] Sveti Josemaria, Kovačnica, br.
356.

[2] Sveti Josemaria, Pismo, 9. siječnja
1932., br. 9.

[3] Fernando Ocáriz, Pismo, 14.
veljače 2017., br. 9.

[4] Uputstvo, 19. ožujka 1934., br. 27
(kurziv u originalu), citirano u Putu,
Kritičko povijesno izdanje, bilješka
uz br. 942.

[5] Rimski misal, Euharistijska
molitva III.

[6] Benedikt XVI., Opća audijencija,
10. rujna 2008.



[7] Sveti Josemaria, Bilješke s
meditacije, travanj 1955., u Djelima
1956, XI, str. 9.

[8] Sveti Josemaria, Sami s Bogom,
br. 273.

[9] Usp. Javier Echevarria, Homilija,
5. rujna 2010. (Romana, br. 51,
srpanj-prosinac 2010.)

[10] Sveti Josemaria, Kovačnica, br.
969.

[11] Papa Franjo, Apostolska
pobudnica Christus vivit (25. ožujka
2019.), br. 288.

[12] Intervju Pilar Urbano s Don
Javierom Echevarriom, Época, 20-
IV-1994., citirano u Álvaru Sánchez
Leóni, En la tierra como en el cielo,
Madrid, Rialp 2019., str. 349-350.

[13] Sveti Josemaria, Pismo, 31.
svibnja 1954., br. 22.



[14] Fernando Ocáriz, Pismo, 9.
siječnja 2018., br. 5.

[15] Sveti Josemaria, Pismo, 31.
svibnja 1954., br. 16.

[16] Ibid.

[17] Sveti Josemaria, Pismo, 24.
listopada 1942., br. 9; usp. Prijatelji
Božji, br. 37.

[18] Benedikt XVI., Homilija, 13.
svibnja 2007.; Franjo, Homilija, 3.
svibnja 2018.

[19] Sveti Josemaria, Bilješke s
obiteljskog susreta, 10. svibnja 1967.,
u Kronici 1967., str. 605.

[20] Fernando Ocáriz, Pismo, 14.
veljače 2017., br. 9.

[21] Sveti Josemaria, Kovačnica, br.
565.

[22] U Madridu 1930-ih, „zviždati” je
bio žargon za „dobro funkcionirati”.



Sveti Josemaria je to koristio kao
izraz za osobu koja je zatražila da je
prime u Opus Dei. Ovaj izraz sada je
postao obiteljski izraz u Djelu.

[23] Sveti Josemaria, Bilješke s
obiteljskog susreta, 24. travnja 1967.,
u Kronici 1967., str. 506.

[24] Sveti Josemaria, Meditacija, 25.
veljače 1963., u Kronici 1964., IX, str.
69.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-

ix-mi-smo-apostoli/ (20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-ix-mi-smo-apostoli/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-ix-mi-smo-apostoli/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-ix-mi-smo-apostoli/

	Nešto veliko što je Ljubav (IX): Mi smo apostoli!

