
opusdei.org

Nešto veliko što je
Ljubav (II): Što tvoj
život može biti

"Danas, u ovom trenutku, Bog
nastavlja tražiti i kucati na
vrata svake osobe." Drugi
članak u seriji o prepoznavanju
vlastitog životnog poziva.

8.11.2018.

Mezopotamija je bila domaćin
usponima i padovima nekih od
najstarijih svjetskih civilizacija:
Sumerana, Babilonaca, Haldejaca...
Iako ih možda učimo u školi, ove



kulture nam se danas čine dalekima i
irelevantnima. Ipak, ovo geografsko
područje bilo je dom osobe koja čini
dio naše vlastite obitelji. Njegovo ime
bilo je Abram, sve dok mu Bog nije
promijenio ime u Abraham. Biblija
kaže da je živio 1850 godina prije
Kristova rođenja. Četiri tisuće godina
kasnije, još ga pamtimo, osobito na
Misi kada ga zazivamo kao „oca naše
vjere,“[1] jer je on utemeljio našu
obitelj.

“Imenom sam te zazvao”

Abraham je jedna od prvih osoba
koja je ušla u povijest zbog odgovora
na Božji poziv. U njegovom slučaju,
zahtjev je bio vrlo poseban: Idi iz
zemlje svoje, iz zavičaja i doma
očinskog, u krajeve koje ću ti
pokazati. (Post 12:1). Nakon njega
došli su drugi: Mojsije, Samuel, Ilija i
drugi proroci… Svi su oni čuli Božji
glas koji ih je na jedan ili drugi način
pozivao da „idu“ iz svoje zemlje i



započnu novi život u njegovoj
prisutnosti. Kao i Abrahamu, Bog je i
svakom od njih obećao da će učiniti
velike stvari u njihovim životima: 
Velik ću narod od tebe učiniti,
blagoslovit ću te, ime ću ti uzveličati, i
sam ćeš biti blagoslov. (Post 12:2).
Štoviše, Bog je svakoga od njih
zazvao po imenu; stoga, osim što
opisuje Božja djela, Stari zavjet
uključuje imena onih koji su
odgovorili na Božji poziv. Poslanica
Hebrejima obasipa ih hvalama (usp.
Heb 11:1-40).

Kada je Bog poslao svog Sina u svijet,
dinamika njegovog poziva se
promijenila. Oni koji su bili pozvani
nisu samo čuli Božji glas; također su
vidjeli ljudsko lice: Isusa iz Nazareta.
Bog je i njih pozvao da započnu novi
život i da ostave neizbrisiv trag u
povijesti. I poznajemo njihova
imena: Marija Magdalena, Petar,
Ivan, Andrija… I također ih se
sjećamo sa zahvalnošću.



A što onda? Možda se čini da se s
Isusovim Uzašašćem na nebo Bog
povukao iz ljudske povijesti. No, On
ne samo da i dalje djeluje: njegovo
djelovanje se povećava. Tijekom svog
boravka na zemlji, odabrao je samo
malu skupinu ljudi. No, u posljednja
dva tisućljeća Bog je „promijenio
planove“ tisućama i tisućama
muškaraca i žena, otvarajući nove
horizonte koje oni sami nikada ne bi
mogli zamisliti. Poznajemo imena
mnogih od njih, jer ih je Crkva
upisala kao svete. Zatim postoji
ogroman broj svakoga naroda, i
plemena, i puka, i jezika (Otk 7:9),
nepoznatih svetaca koji su pravi
„protagonisti povijesti“.

Danas, upravo u ovom trenutku, Bog
i dalje traži i kuca na vrata svake
osobe. Sveti Josemaria volio je
razmatrati ovaj tekst iz proroka
Izaije: ja sam te otkupio; imenom sam
te zazvao: ti si moj! (Iz 43:1). Rekao je
da su mu ove riječi bile „slatke kao



med iz saća,“[3] jer su mu u srcu
izazvale osjećaj koliko ga Bog voli, na
osoban, jedinstven način.

Te riječi mogu biti poput meda iz
saća i za nas, jer nam pokazuju
koliko je naš život važan za Boga. On
računa na svakog čovjeka i poziva
svakog muškarca i ženu da ga slijede.
San svakog kršćanina je imati svoje
ime zapisano u Božjem Srcu; i taj san
je na dohvat ruke svakome, odgovori
li na njegov poziv.

„Pogledaj nebo i izbroji zvijezde,
ako možeš.“

Možda se čini pretjeranim gledati na
naš život na ovaj način, kao nastavak
života velikih svetaca. Iskusili smo
vlastitu slabost. Isto su to iskusili
Mojsije, Jeremija i Ilija, koji su svi
imali teške trenutke.[4] Sam Izaija je,
na primjer, jednom rekao: A ja rekoh:
Zaludu sam se mučio, nizašto
naprezao snagu. (Iz 49:4). Istina je da
ponekad život može tako izgledati za



nas, kao nešto bez smisla ili interesa,
kad vidimo koliko lako naši napori
budu prekinuti. Pitanje „za što
živim“ izgleda da dolazi do
brodoloma prilikom suočavanja s
neuspjehom, patnjom i smrću.

Bog savršeno poznaje našu slabost i
koliko nas ona može uznemiriti.
Ipak, On nas traži. Prorok ne dopušta
da podlegne jadikovkama, već
prepoznaje Božji glas: nego ću te
postaviti za svjetlost narodima, da
spas moj do nakraj zemlje doneseš. (Iz
49:6). Mi smo slabi, ali to nije cijela
istina o našem životu. Kao što je Papa
napisao: „Prepoznajemo svoju
krhkost, ali dopustimo Isusu da je
uzme u svoje ruke i pošalje nas u
misiju. Krhki smo, ali nositelji blaga
koje nas čini velikima i koje može
učiniti boljima i sretnijima one koji
ga prihvate. ”[5]

Božji poziv je velika milost: znak da
me voli i da mu je stalo do mene.



„Bog računa na tebe zbog onoga što
jesi, a ne zbog onoga što posjeduješ.
U njegovim očima, odjeća koju nosiš
ili vrsta mobilnog telefona koji
koristiš nisu uopće važni. Nije mu
važno jesi li u trendu ili ne; stalo mu
je do tebe, baš onakvog kakav jesi! U
njegovim očima, ti si dragocjen, a
tvoja vrijednost je neprocjenjiva.”[6]
Svojim pozivom, Bog nas oslobađa.
Dopušta nam da pobjegnemo od
sitničavog života posvećenog malim
zadovoljstvima koja nikada ne mogu
utažiti našu žeđ za ljubavlju. „Kada
odlučimo reći svom Gospodinu,
‘Stavljam svoju slobodu u Tvoje
ruke,’ nalazimo se oslobođeni od
mnogih lanaca koji su nas vezivali za
nevažne stvari, smiješne brige ili
sitne ambicije.”[7] Bog oslobađa našu
slobodu od njezine sitničavosti,
otvarajući je prema velikom
horizontu njegove Ljubavi, gdje je
svaki muškarac i žena protagonist.



„Naš poziv nam otkriva smisao našeg
postojanja. To znači biti uvjeren,
kroz vjeru, u razlog našeg života na
zemlji. Naš život, sadašnjost, prošlost
i budućnost, stječu novu dimenziju,
dubinu koju prije nismo uočavali. Svi
događaji sada padaju u svoj pravi
kontekst: razumijemo kamo nas Bog
vodi i osjećamo da nas nosi zadatak
koji nam je povjeren.”[8] Za one koji
čuju i odgovore na Božji poziv,
nijedno djelo nije malo ili nevažno.
Sve u našem životu dobiva
dostojanstvo obećanjem: Velik ću
narod od tebe učiniti (Post 12:2)—s
tvojim životom učinit ću velike
stvari; ostavit ćeš trag, bit ćeš sretan
šireći sreću. Stoga „kada od nas traži
nešto, zapravo nam nudi dar. Nismo
mi ti koji Mu činimo uslugu. To je
Bog koji prosvjetljuje naš život,
ispunjavajući ga smislom.”[9]

Istovremeno, svjetlo poziva
omogućuje nam da shvatimo da se
važnost našeg života ne mjeri



ljudskom veličinom stvari koje
radimo. Samo mali broj ljudi svoje
ime vidi među velikim povijesnim
ličnostima. Međutim, božanska
veličina mjeri se našim odnosom
prema jedinom planu koji je zaista
velik: Otkupljenju. „Sigurno,
najvažnije prekretnice u svjetskoj
povijesti su djelomično određene
dušama kojih nijedna povijesna
knjiga nikada ne spominje. A saznat
ćemo za te duše kojima dugujemo
prekretnice u našim osobnim
životima tek kada sve što je skriveno
bude otkriveno.”[10]

„Otkupljenje se još uvijek događa -
upravo sad! ”[11] Kako mogu pomoći
u njegovom napretku? Na tisuće
različitih načina, znajući da će nam
Bog sam dati svjetlo da nam
pomogne otkriti specifičan način
kako mu pomoći. „Bog želi da
sloboda osobe intervenira ne samo u
odgovoru, već i u oblikovanju poziva
svake osobe.”[12] A odgovor osobe,



iako još uvijek slobodan, također je
potaknut stvarnim milostima koje
šalje Bog. Ako počnemo hodati,
počevši od mjesta gdje se nalazimo,
Bog će nam pomoći da vidimo ono
što je On sanjao za naš život. To je
san koji „postaje jasniji” kako
napredujemo, jer također ovisi o
našoj inicijativi i kreativnosti. Sveti
Josemaria je rekao da ako mi
sanjamo, naši snovi će biti prekratki,
jer oni koji zaista sanjaju, sanjaju s
Bogom. A Bog je potaknuo Abrahama
da „sanja velike snove”: Pogledaj na
nebo i zvijezde prebroj ako ih možeš
prebrojiti. (Post 15:5).

Uvijek u dvoje

Bog ulazi u Abrahamov život kako bi
ostao, spajajući se na neki način s
Abrahamovom sudbinom: 
Blagoslivljat ću one koji te
blagoslivljali budu, koji te budu kleli,
njih ću proklinjati; sva plemena na
zemlji tobom će se blagoslivljati. (Post



12:3). Abrahamova priča je priča o
„zajedničkim protagonistima.” To je
povijest Abrahama i Boga, Boga i
Abrahama. Toliko da se od ovog
trenutka Bog predstavlja drugim
ljudima kao „Bog Abrahamov.”[13]

Poziv se prije svega sastoji u životu s
Njim. Više od toga da radimo
posebne stvari, znači pokušavati
raditi sve s Bogom, raditi „sve iz
Ljubavi!”[14] Isto se dogodilo i s
prvim učenicima. Isus ih je odabrao,
prije svega, da budu s njim; tek
potom, kako evanđelist dodaje, i da
ih šalje propovijedati (Mk 3:14).
Dakle, ni mi, kada čujemo Božji glas,
ne bismo trebali gledati na to kao na
„misiju nemoguće,” nešto što je
izuzetno teško, nametnuto s visine.
Ako je to pravi poziv od Boga, bit će
to poziv da uđemo u njegov život,
njegov plan: poziv da ostanemo u
njegovoj Ljubavi (usp. Iv 15:8). I tako,
iz Božjeg Srca, iz istinskog
prijateljstva s Isusom, možemo



donijeti njegovu Ljubav cijelom
svijetu. On želi računati na nas, dok
je s nama. Ili bolje rečeno: On želi
biti s nama, dok računa na nas.

Zato možemo vidjeti zašto oni koji
dožive Božji poziv i slijede Ga nastoje
ohrabriti one koji počinju osjećati
njegov poziv. Često se na početku
mogu osjećati uplašeni. To je
prirodno pred nečim neočekivanim,
nepoznatim, mnogo širim
horizontom, stvarnošću Boga koji nas
traži, što nas u početku može
preplaviti. No, ovaj strah nije
namijenjen da traje; to je vrlo
uobičajena ljudska reakcija, i ne bi
nas trebala iznenaditi. Bilo bi
pogrešno dopustiti da nas paralizira:
naprotiv, trebamo se suočiti s našim
strahom, nalazeći hrabrost da ga
smireno analiziramo. Velike odluke u
životu, projekti koji ostavljaju trajan
utisak, gotovo su uvijek prethodili
strahom, koji se prevladava



smirenim razmišljanjem; i da, i
dobrom dozom hrabrosti.

Sveti Ivan Pavao II započeo je svoj
pontifikat pozivom koji se i dalje
čuje: „Otvorite vrata Kristu … Ne
bojte se!”[15] Benedikt XVI se
osvrnuo na ove riječi nakon svog
izbora, ističući da „Papa je govorio
svima, posebno mladima.” I pitao se,
„Nismo li svi na neki način uplašeni?
Ako dopustimo Kristu da uđe
potpuno u naš život, ako se potpuno
otvorimo prema njemu, nismo li
uplašeni da bi nam mogao oduzeti
nešto? Nismo li možda uplašeni da se
odreknemo nečega značajnog,
nečega jedinstvenog, nečega što čini
život tako lijepim? Ne riskiramo li da
završimo umanjeni i uskraćeni za
svoju slobodu?”[16]

I Benedikt XVI je nastavio: „Sveti
Otac želio nas je uvjeriti: Ne! Ako
dopustimo Kristu da uđe u naš život,
ne gubimo ništa, ništa, apsolutno



ništa od onoga što čini život
slobodnim, lijepim i velikim. Ne!
Samo u ovom prijateljstvu otvaraju
se vrata života široko. Samo u ovom
prijateljstvu istinski se otkriva veliki
potencijal ljudskog postojanja. Samo
u ovom prijateljstvu doživljavamo
ljepotu i oslobođenje.”[17] I spajajući
se s tim savjetom svetog Ivana Pavla
II, zaključio je: „I tako, danas … na
temelju dugog osobnog iskustva
života, kažem vam, dragi mladi: Ne
bojte se Krista! On ništa ne oduzima,
a daje vam sve. Kada se njemu damo,
dobivamo stostruko na povratku. Da,
otvorite, otvorite širom vrata Kristu
—i naći ćete pravi život.”[18] Papa
Franjo također nas često podsjeća:
„On vas traži da ostavite ono što vam
otežava srce, da se ispraznite od
dobara kako biste napravili mjesta za
njega.”[19] Tako ćemo doživjeti ono
što su svi sveti doživjeli: Bog nam
ništa ne oduzima, nego naše srce
ispunjava mirom i radošću koju
svijet ne može dati.



Prateći ovaj put, strah naposljetku
ustupa mjesto dubokoj zahvalnosti: 
„Zahvalan sam Onome koji mi dade
snagu – Kristu Isusu, Gospodinu
našemu – jer me smatrao vrijednim
povjerenja...koji prije bijah hulitelj,
progonitelj i nasilnik. Ali pomilovan
sam“ (1 Tim 1,12-13). Činjenica da svi
imamo poziv pokazuje kako Božje
milosrđe nije spriječeno našim
slabostima i grijesima. On nam se
predstavlja kao Miserando atque
eligendo, biskupsko geslo pape
Franje. Jer, za Boga, izabrati nas i biti
milosrdan prema nama – previđajući
našu malenost – jedno je te isto.

Kao kod Abrahama, svetog Pavla i
svih Isusovih prijatelja, znamo da
nas Bog ne samo poziva i prati, već
smo i sigurni u njegovu pomoć,
uvjereni da će „Onaj koji otpoče u
vama dobro djelo, dovršit će ga do
dana Krista Isusa.“ (Fil 1,6). Znamo
da naše poteškoće, iako ponekad
ozbiljne, nemaju posljednju riječ.



Sveti Josemaría uvjeravao je prve
vjernike Opusa Dei: „Kad Bog, naš
Gospodin, namjerava neko djelo za
dobro čovječanstva, najprije misli na
osobe koje će koristiti kao oruđe... i
daje im potrebne milosti.“ [20]

Božji poziv stoga je poziv na
povjerenje. Samo nas povjerenje
oslobađa ropstva oslanjanja na
vlastite snage i talente, jer se
otvaramo čudu života s darovima i
snagom Onoga koji nas je pozvao.
Kao i pri usponu na visoki planinski
vrh, moramo imati povjerenja u
onoga koji ide ispred nas, s kojim
možda dijelimo istu užad. Onaj tko
ide ispred nas pokazuje nam gdje
stati i pomaže kad bi nas, da smo
sami, mogla savladati panika ili
vrtoglavica. Tako hodimo putem
života, s tom razlikom da naše
povjerenje nije u nekoga poput nas,
niti u najboljeg prijatelja; naše je
povjerenje sada u samog Boga, koji



uvijek „vjeran ostaje, ta ne može sebe
zanijekati!“ (2 Tim 2,13).

Vi ćete pokazati put

„Abram se zaputi kako mu je Jahve
rekao.“ (Post 12,4). Tako je započela
faza u njegovu životu koja će mu
zauvijek promijeniti život. Od toga
trenutka njegov je život bio vođen
uzastopnim Božjim pozivima: da ide
s jednog mjesta na drugo, da bježi od
zlih ljudi, da vjeruje u mogućnost da
će imati sina, da toga sina vidi kao
dio svoga života, pa čak i da bude
spreman žrtvovati ga. Abrahamov
slobodni odgovor uvijek je bio
ključan kako bi mogao i dalje govoriti
„da“ Bogu. Tako i život onih koji
slijede Boga nije obilježen samo
blizinom i zajedništvom s Njim, nego
i stvarnom, punom i neprekidnom
slobodom.

Pozitivno odgovoriti na Božji poziv
ne daje samo nov horizont našoj
slobodi, nego i njezino najdublje



značenje: „nešto veliko što je ljubav“,
kako je govorio sveti Josemaría.
Također nas poziva da stalno
koristimo svoju slobodu. Predati se
Bogu nije kao da smo stali na
pokretnu traku koju netko drugi
kontrolira i koja nas nosi – htjeli mi
to ili ne – do kraja života; niti kao da
sjedimo u vlaku čije su tračnice
unaprijed postavljene, bez
mogućnosti iznenađenja za putnika.

Naprotiv, kroz život ćemo otkriti da
vjernost prvotnom pozivu traži od
nas nove, ponekad zahtjevne odluke.
I shvatit ćemo da nas Božji poziv
potiče da svakodnevno rastemo u
slobodi. Da bi se uzdiglo visoko – kao
u svakom putu ljubavi – potrebna su
„krila čista od blata“ i velika
sposobnost da se preuzme
odgovornost za vlastiti život, koji je
često zarobljen sitnicama. Ukratko,
veličina Božjeg poziva traži jednako
veliku slobodu, proširenu našim
odgovorom na milost i rastom u



krepostima koje nas čine više onima
što jesmo.

U prvim godinama Djela, sveti
Josemaría govorio je mladima koji su
mu prilazili da sve još treba učiniti –
pa i trag koji će morati utabati. Bili su
pozvani otvoriti u svijetu put koji im
je Gospodin pokazivao: „Nema
putova koji su za vas napravljeni. Vi
ćete ih sami učiniti, kroz planine,
otiskom svojih stopala.“ Upućivao je
na „otvorenu“ prirodu svakog
poziva, koji treba biti otkriven i
njegovan.

Danas kao i tada, odgovoriti na Božji
poziv znači, na neki način, utirati put
vlastitim koracima. Bog nam nikada
ne daje savršeno ispisan plan. Nije to
učinio s Abrahamom, ni s Mojsijem.
Niti s apostolima. Prilikom Uzašašća
rekao im je samo: „Pođite po svem
svijetu, propovijedajte evanđelje
svemu stvorenju. “ (Mk 16,15). Kako
će to učiniti? I gdje? Sve to postaje



jasno tek postupno. Tako i u našem
slučaju, put će postupno dolaziti u
jasniji fokus kako život bude
napredovao, građen zahvaljujući
divnom savezu između Božje milosti
i naše vlastite slobode. Kroz cijeli
život, poziv je „povijest neizrecivog
dijaloga između Boga i čovjeka,
između ljubavi Boga koji poziva i
slobode osobe koja mu s ljubavlju
odgovara.“ Naša će povijest biti
tkanje između naše pažnje na Božje
nadahnuće i naše kreativnosti da ih
ostvarimo na najbolji mogući način.

Naša Gospa je primjer svima nama
svojim „Da“ Bogu u Nazaretu. I
također po svojoj stalnoj pozornosti i
poslušnosti Božjoj volji kroz cijeli
svoj život, koji je također bio
obilježen svjetlom-tamom vjere..
„Marija u sebi pohranjivaše sve te
događaje i prebiraše ih u svome
srcu.“ (Lk 2,19). Uz svoga Sina, naša
je Majka otkrivala što Bog od nje želi
u svakom koraku. Zato Mariju



nazivamo Savršenom učenicom.
Povjeravamo joj se, da bude Zvijezda
koja uvijek vodi naše korake.

[1] Rimski misal, Euharistijska
molitva I.

[2] Papa Franjo, Molitveno bdijenje s
mladima, Krakov, 30. srpnja 2016.

[3] Prijatelji Božji, br. 312.

[4] Usp. npr. Br 11,14-15: “ Ja sâm ne
mogu nositi sav ovaj narod. Preteško
je to za me. Ako ćeš ovako sa mnom
postupati, radije me ubij, ako sam
stekao milost u tvojim očima, da više
ne gledam svoga jada. ” I Jr 20,18: “
O, zašto izađoh iz majčina krila? Da
vidim jad i nevolju i u sramoti da
dokončam dane! ” I također 1 Kr
19,4: “ Već mi je svega dosta, Jahve!
Uzmi dušu moju, jer nisam bolji od
otaca svojih. Dosta mi je, Jahve! ”



[5] Papa Franjo, apostolska
pobudnica Gaudete et Exsultate (19.
ožujka 2018.), br. 131.

[6] Papa Franjo, Homilija na
završetku Svjetskog dana mladih,
Krakov, 31. srpnja 2016.

[7] Prijatelji Božji, br. 38.

[8] Susret s Kristom, br. 45.

[9] Fernando Ocáriz, “Svjetlo za
vidjeti, snaga za htjeti”, Aleteia, 20.
rujna 2018.

[10] Sveta Terezija Benedikta od
Križa (Edith Stein), Verborgenes
Leben und Epiphanie, GW XI, 145.

[11] Križni Put, postaja 5, br. 2.

[12] Fernando Ocáriz, “Poziv u Opus
Dei kao poziv u Crkvi”, u: Opus Dei u
Crkvi, Scepter Publishers.

[13] Usp. Izl 3,6; Mt 22,32.



[14] Sveti Josemaría, Intimne bilješke
IV, br. 296, 22. rujna 1931. (citirano u:
Put, kritičko-povijesno izdanje,
komentar na br. 813).

[15] Sveti Ivan Pavao II., Homilija na
početku pontifikata, 22. listopada
1978.

[16] Benedikt XVI., Homilija na
početku pontifikata, 25. svibnja 2005.

[17] Benedikt XVI., Homilija na
početku pontifikata, 25. svibnja 2005.

[18] Benedikt XVI., Homilija na
početku pontifikata, 25. svibnja 2005.

[19] Papa Franjo, Homilija na
kanonizaciji, 14. listopada 2018. Usp.
Gaudete et Exsultate, br. 32.

[20] Uputa, 19. ožujka 1934., br. 48.

[21] Usp. Andrés Vázquez de Prada,
Utemeljitelj Opus Dei, svezak I., str.
86.



[22] Put, br. 928.

[23] Sveti Ivan Pavao II., apostolska
pobudnica Pastores dabo vobis (25.
ožujka 1992.), br. 36.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-
ii-sto-tvoj-zivot-moze-biti/ (17.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-ii-sto-tvoj-zivot-moze-biti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-ii-sto-tvoj-zivot-moze-biti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-ii-sto-tvoj-zivot-moze-biti/

	Nešto veliko što je Ljubav (II): Što tvoj život može biti

