
opusdei.org

Nešto veliko što je
Ljubav (VI): Tako da
glazba svira

Poziv u Opus Dei je poziv na
interpretaciju partiture, na
sviranje Božje glazbe koja ima
onoliko varijacija koliko ima
ljudi.

29.05.2019.

Kad je Isus govorio o Kraljevstvu
Božjem, znao je da je to nešto sasvim
drugačije od onoga što su oni koji su
ga slušali mogli zamisliti; također
vrlo različito od onoga što smo skloni



zamisliti danas. Zato je koristio
prispodobe: priče i slike koje,
umjesto da daju definiciju, pozivaju
da zaronite u misterij. Isus
Kraljevstvo Božje, na primjer,
uspoređuje sa „Kao kad se gorušičino
zrno posije u zemlju. Manje od svega
sjemenja na zemlji, jednoć posijano,
naraste i postane veće od svega
povrća pa potjera velike grane te se
pod sjenom njegovom gnijezde ptice
nebeske” (Mk 4,31-32). Malo zrno
koje je zakopano, koje nestaje u
očima ljudi i pada u zaborav; ali ne
prestaje rasti, dok povijest nastavlja
svojim tijekom, očito nesvjesna toga.
Raste, čak i noću, kada se o njemu
nitko ne brine, kada nitko ne obraća
pozornost na njega.

Dana 2. listopada 1928. Bog je učinio
da sveti Josemaría otkrije u svojoj
duši sjeme koje je samo On mogao
staviti: malo zrno gorušice koje je
bilo pozvano rasti na velikom polju
Crkve. Sačuvana je bilješka, napisana



nakon nekoliko mjeseci kasnije, u
kojoj on u nekoliko crta prikuplja
genetski kod toga sjemena:
„Jednostavni kršćani. Poput kvasca.
Naš uobičajeni način djelovanja je,
naravno: profesionalni rad. Svi sveci!
Tiha služba“[1]. Budući da mu je Bog
dao misiju da se brine za to sjeme,
sveti Josemaría više nije živio ni za
što drugo. I ono što je tada bilo sve
obećanje, sva nada, danas je lisnato
stablo koje prima mnoge duše i daje
okus mnogim životima.

Normalna stvar je željeti biti svet

„Svaki je svetac – piše Papa –
poslanje; (…) to je poruka koju Duh
Sveti uzima iz bogatstva Isusa Krista
i daje svom narodu“[2]. Sveti
Josemaría primio je poruku i
utjelovio je. On sam je postao poruka,
a njegov život i njegove riječi počeli
su izazivati mnoge ljude. „Neka tvoj
život ne bude besplodan! - Budi
koristan! - Ostavi za sobom trag! -



Rasvjetljuj bakljom svoje vjere i svoje
ljubavi! Izbriši svojim apostolskim
životom sluzav i blatan trag, što ga
ostaviše nečisti sijači mržnje! I zapali
sve zemaljske putove Kristovim
ognjem koji nosiš u srcu.“[3].

Nosio je tu vatru u sebi, kao što je
José Luis Múzquiz, jedan od prvih
vjernika Opusa Dei koji su primili
svećeničko ređenje, odmah shvatio.
U svom prvom susretu s njim, sveti
Josemaría mu je govorio o nečemu
što ga možda nitko prije nije pitao:
biti apostol na svom radnom mjestu.
I odmah je dodao: „nema druge
ljubavi osim Ljubavi; druge ljubavi
su male." Taj se obrat duboko dojmio
njegova sugovornika: „Vidjelo se da
dolazi iz dubine njegove duše, iz
duše zaljubljene u Boga. Mentalni
sklopovi koje sam tada vidio kako se
sklapaju“[4].

U misi zahvalnici za proglašenje
blaženom ove zaljubljene duše,



tadašnji kardinal Ratzinger objasnio
je, njemu svojstvenom mješavinom
jasnoće i dubine, kako je „značenje
riječi “svetac” kroz vrijeme doživjelo
opasnu promjenu, koja nedvojbeno
nastavlja utjecati i danas. Tjera nas
na razmišljanje o svecima koje
vidimo prikazane na oltarima, o
čudima i herojskim krepostima, te
sugerira da je svetost za nekolicinu
odabranih, među koje ne možemo
uključiti sebe. Stoga ostavljamo
svetost za one nekolicine, čiji broj ne
znamo, i zadovoljni smo jednostavno
takvima kakvi jesmo. Usred ove
duhovne apatije, Josemaría Escrivá je
djelovao kao budilica, vičući: Ne,
svetost nije nešto neobično, već
obično, normalno za svaku krštenu
osobu. Svetost se ne sastoji od
određenih heroizama koje je
nemoguće oponašati, već ima tisuću
oblika i može postati stvarnost u bilo
kojem mjestu i profesiji. To je
normalnost“[5].



Prirodno je, dakle, za kršćanina
željeti biti svet. Zato je sveti
Josemaría od samog početka napisao:
„Sveci nisu bili nakazna bića; nisu
bili slučajevi da ih proučava kakav
moderni liječnik. Bili su normalni: od
tijela kao što je tvoje. I
pobijediše.“[6]. Poziv u Opus Dei
pretpostavlja svijest o ovoj
normalnosti svetosti; želja da
postanemo "tumači" ove jednostavne
poruke, ove glazbe. Tu su, zapravo,
"partiture": život i propovijedanje
svetog Josemarije; proglašenje općeg
poziva na svetost, od strane Drugog
vatikanskog koncila[7]; nedavnog
papinskog učiteljstva, koje razvija to
učenje... i, iznad svega, Evanđelje[8].
Tu su, dakle, rezultati. No potrebno je
da glazba zvuči u svim krajevima
svijeta, s beskonačnim brojem
varijacija koje će tek ugledati svjetlo:
konkretni životi mnogih kršćana.

Toliko blizu da živimo s Njim



Inspirirajući Opus Dei, Gospodin je
svojoj Crkvi dao put, duhovnost
"dizajniranu" da bude utjelovljena u
svim vrstama svakodnevnih
krajolika, da se stopi s radom i
normalnim životom vrlo različitih
ljudi. Ovu poruku sveti Josemaría
predstavlja i naglašava u brojnim
spisima, propovijedima, obiteljskim
okupljanjima, katehetskim
putovanjima itd., u kojima odjekuje
tvrdnja sadržana u jednoj od točaka
Brazde: „Daleko – tamo na obzorju –
čini se da se nebo spaja sa zemljom.
Nemoj zaboraviti da se nebo i zemlja
doista spajaju tek u tvome srcu
djeteta Božjega.”[9] Stoga, iako poziv
u Opus Dei ispunjava ljude
inicijativom, željom da poboljšaju
svoje okruženje, on ih u osnovi ne
navodi da čine stvari, ili da čine više
stvari nego što već imaju u svojim
rukama. Iznad svega, vodi ih da
stvari čine drugačije, da budu s
Bogom u svemu što rade,
pokušavajući sve dijeliti s Njim



„Djeco moja, slijediti Krista (...) je naš
poziv. I slijediti Ga tako blisko da
živimo s Njim, poput prvih
Dvanaestorice; tako blisko da se
poistovjećujemo s Njim, da živimo
Njegov život, sve dok ne dođe
vrijeme, kada ne postavljamo
prepreke, u kojem možemo reći sa
svetim Pavlom: Ne živim ja, nego
Krist živi u meni (Gal. 2:10 )“[10].

Jedan od prvih supernumerarija
sjeća se svog iznenađenja kada mu je
Utemeljitelj Djela rekao: „Bog te zove
putovima kontemplacije." Za njega,
koji je bio oženjen i imao djecu, i koji
se morao boriti za podizanje svoje
obitelji, to je bilo "pravo otkriće"[11].
Jednom drugom prilikom, sveti
Josemaría je savjetovao: „Govori,
razgovaraj s Gospodinom: “Umoran
sam, Gospodine, ne mogu više
izdržati. Gospode, ovo mi ne ide;
“Kako bi ti to učinio?””[12]. To je,
upravo, kontemplacija usred svijeta:
duboko i s ljubavlju gledanje



stvarnosti, koje se hrani Božjim
pogledom, kroz neprekidan dijalog s
njim. Sveti Josemaría sažeo je ovaj
lijepi izazov u zaokruženom izrazu:
„što smo više uronjeni u svijet, toliko
više moramo biti Božji.“[13]. A ta
blizina, ovo intenzivno prijateljstvo s
Njim, korijen je iz kojeg izviru dvije
osobine koje, iako nisu isključive za
poziv za Djelo, imaju posebnu
važnost za kršćane koje Bog poziva
na ovom putu: pozvani da budu
apostoli, obznaniti Krista i misiju
preobrazbe i pomirenja svijeta s
Bogom kroz njihov rad.

Međutim, prije nego što se na njima
zadržimo, logično se nameće pitanje:
je li, kao što je sveti Josemaría
propovijedao cijelim svojim životom,
a Papa nas je nedavno podsjetio,
svetost za svakoga? Ako Gospodin
zapovijeda svim kršćanima da
prenose evanđelje, što je onda
specifično u pozivu u Opus Dei kao



odgovoru na poziv da se pronađe Bog
usred svijeta?

Razmjerno je jednostavno objasniti
ako uzmemo u obzir da su različiti
kršćanski pozivi određenja,
modaliteti ili kanali života i poziva
priopćeni krštenjem. Konkretno,
„poziv u Opus Dei prikuplja,
pozdravlja, kanalizira predaju ili
predanje Bogu i drugima koje
zahtijeva kršćanski poziv. Jedino što
je neobično u ovoj priči je upravo
kanal: da se ta posveta provodi kao
dio specifične crkvene ustanove
(Opus Dei): s određenom duhovnošću
i s preciznim formativnim i
apostolskim sredstvima“[ 14], koji su
posebno usmjereni na služenje Bogu
i drugima kroz rad i normalne
svakodnevne stvari. Drugim
riječima: tko god otkrije i prihvati
svoj poziv u Opus Dei, odlučuje dati
svoj život za druge (to je bit
kršćanskog života), i ima put za taj
izazov, ruku pod ruku s Bogom i uz



pomoć velike obitelji. I zato je
spreman učiniti sve što može kako bi
ova karizma hranila njegov
unutarnji život, rasvjetljavala
njegovu inteligenciju, obogaćivala
njegovu osobnost... kako bi mogao
djelotvorno pronaći Boga u svom
životu i, u isto vrijeme, dijeliti taj
pronalazak.

Božansko prosvjetljenje 2. listopada
1928. i druga koja su uslijedila,
pokazala su svetom Josemariji da
treba posvetiti svoj život promicanju
ideje poziva na svetost i apostolat
među svim običnim kršćanima –
muškarcima i ženama koji žive u
svijetu, posvećeni najrazličitijim
ljudskim zadaćama. I to učiniti
promičući instituciju, Opus Dei,
sastavljenu od običnih kršćana koji
bi, prihvaćajući božanski poziv da taj
ideal učine svojim, svojim životom
posvjedočili ne samo njegovu
veličinu nego i realnost, s pomoć



milosti, pokušavajući to provesti u
djelo, čak i uz vlastita ograničenja.

Svi oni koji imaju veliko srce

Na putu iz Betanije u Jeruzalem, Isus
osjeća glad. Traži nešto za jelo i
prilazi smokvi (Mt 21,18). „On dolazi
sve bliže tebi i bliže meni. Isus,
gladan i žedan duša. S križa je vikao:
žedan sam (Iv 19,28). Budi dio nas,
dio naše ljubavi, dio naših duša i svih
duša koje trebamo voditi k Njemu,
putem Križnog puta, koji je put
besmrtnosti i slave Neba“[15].

Poziv za Djelo pretpostavlja jaku
"zarazu" te gladi i žeđi za Bogom.
Kad je sveti Josemaría nastojao
izgraditi prvu kuću Djela, bilo je onih
koji su ga poticali da ne žuri. U
duhovnoj obnovi je primijetio:
„Požuriti. Nije žurba. To je ono što
Isus gura“[16]. Bio je potaknut, poput
svetoga Pavla, Kristovom ljubavlju
(Usp. 2 Kor 5,14). I s tom istom
spokojnom hitnošću Bog želi da



pokucamo na svačija vrata: „Shvati,
tko god da si, da si ljubljen!"[17] I to
normalno, prirodno, voljeti i pustiti
da nas svi vole, pomagati, služiti,
prenositi ono što znamo, učiti, dijeliti
izazove i poslove, probleme i muke,
stvarati veze prijateljstva... Tu gdje
smo rođeni, gdje radimo, gdje
počivamo, gdje kupujemo, možemo
biti kvasac, sol, svjetlo svijeta.

Bog ne poziva superheroje u svoje
Djelo. On poziva normalne ljude,
samo da imaju veliko i velikodušno
srce, srce koje odgovara svima.
Ovako je to zamislio već sveti
Josemaría u tekstu iz svojih ranih
godina, razmišljajući o onima koji bi
mogli primiti Božji poziv za Djelo:
„nema mjesta za: sebične, ni
kukavice, ni indiskretne, ni
pesimiste, ni mlake, ni glupe, ni
lijene, ni plašljive, ni lakomislene.
Pristaju: bolesnici, miljenici Božji i
svi koji imaju veliko srce, pa makar
njihove slabosti bile veće“[18].



Ukratko, oni koji otkriju da ih Bog
poziva u Opus Dei mogu biti ljudi s
manama, s ograničenjima, s bijedom;
ali i s velikim idealima, sa željom da
vole, da šire Božju ljubav prema
drugima.

Ljubite svijet kao što ga Bog voli

„Bog je tako ljubio svijet”, čitamo u
Evanđelju po svetom Ivanu, „da je
dao svoga Sina Jedinorođenca da
nijedan koji u njega vjeruje ne
propadne, nego da ima život
vječni” (Iv 3,16). Bog žarko ljubi
svijet koji je stvorio, koji ne samo da
nije zapreka svetosti, nego je njegovo
rodno mjesto. A poruka Djela nosi u
sebi ovo uvjerenje: mi možemo biti
sveci ne unatoč tome što živimo u
svijetu, nego upravo u njemu,
duboko uronjeni u njega. Jer svijet,
taj tajanstveni amalgam veličine i
bijede, ljubavi i mržnje, kivnosti i
praštanja, ratova i mira, „čeka
očitovanje djece Božje" (Rim 8,19).



Kako bi govorio o našem odnosu sa
svijetom, Postanak koristi dva
glagola: "čuvati" i "obrađivati" (usp.
Post 2,15). S prvim, koji se također
koristi za izražavanje ispunjenja
zapovijedi, Gospodin nas čini
odgovornima za svijet. Govori nam
da ga ne možemo koristiti na
despotski način. S drugim,
"obrađivati", što znači i
"raditi" (obično zemlju) i
"štovati" (usp. Nm 8,11), Bog
sjedinjuje rad s bogoslužjem: radeći
ne samo da ispunjavamo sebe, nego i
dajemo ugodno štovanje Bogu, jer
volimo svijet kao što ga On voli,
dakle, u konačnici činimo svijet
ljepšim, stvarajući u njemu mjesta za
Boga.

On sam je želio spasiti i kultivirati
svijet koji je proizašao iz njegovih
ruku kao Stvoritelja, radeći rukama
čovjeka, stvorenja. Ako su se
stoljećima godine Gospodinova
skrivenog života u nazaretskoj



radionici doživljavale kao godine
tame, bez sjaja, u svjetlu duha Djela
one postaju „jasne poput svjetlosti
sunca (...) sjaj koji obasjava naše
dane i daje im autentičnu
projekciju»[19]. Zato je sveti
Josemaría poticao svoju djecu da
često meditiraju o ovom dijelu, koje
nas podsjeća na rast pšeničnog zrna,
skriven i tih. Tako je Isus odrastao –
on sam će se kasnije usporediti sa
zrnom pšenice (usp. Iv 12, 24) – u
Josipovoj radionici i Majčinoj
radionici, u toj radionici-domu.

Jednostavan život Svete Obitelji
pokazuje kako postoje poslovi koji,
iako zemaljskom pogledu izgledaju
skromni, u Božjim očima imaju
neizmjernu vrijednost, zbog ljubavi,
brige i želje da budu korisni oni koji
se u njih ulažu. Stoga „posvetiti rad
ne znači činiti nešto sveto radeći,
nego upravo sam posao učiniti
svetim“[20]. Na taj je način „dobro
dovršeno ljudsko djelo postalo



lijekom za otkrivanje Boga (...) u
svemu. A dogodilo se to upravo u
naše vrijeme, kada materijalizam
inzistira na pretvaranju rada u blato
koje zasljepljuje čovjeka i sprječava
ga da gleda u Boga"[21].

Da bi dalo ploda, zrno se treba
sakriti, nestati. Ovako je sveti
Josemaría vidio svoj život: „skrivanje
i nestajanje je moja stvar, tako da
samo Isus svijetli“[22]. I tako Bog
također želi da svi muškarci i žene
koje poziva i koje će nastaviti
pozivati na Djelo vide Njegov život.
Kao prvi kršćani: normalni, obični
ljudi koji, ako su i vikali, nisu to radili
da bi dobili aplauz, nego da bi se Bog
pohvalio. Ljudi koji su prije svega
„živjeli po Kristu i obznanjivali Krista
(...): sijači mira i radosti, mira i
radosti koje nam je Isus donio"[23].



[1] Intimni zapisi, br. 35, u P.
Rodríguez, F. Ocáriz, J.L. Illanes,
Opus Dei u Crkvi, Rialp 1993., str.
216.

[2] Francisco, Gaudete et exsultate
(19. ožujka 2018.), br. 21.

[3] Sveti Josemaría, Put, br. 1.

[4] Put, kritičko-povijesno izdanje,
komentar uz br. 417.

[5] J. Ratzinger, Homilija, 19. svibnja
1992., citirano u Romana, br. 14
(1992) str. 48,

[6] Put, br. 133.

[7] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium (21. listopada 1964.), br. 40.

[8] Usp. Ivan Pavao II, Christifideles
laici (XII-30-1988), br.16-17; Benedikt
XVI., audijencija, 13.4.2011.; te u
novije vrijeme apostolska pobudnica
Gaudete et exsultate (19. ožujka
2008.) pape Franje.



[9] Sveti Josemaría, Brazda, br. 309

[10] U dijalogu s Gospodinom,
kritičko-povijesno izdanje, Rialp,
Madrid 2017., str. 101.

[11] V. García Hoz, „Moj sastanak s
Monseñor Escrivá de Balaguer”, u R.
Serrano (ur.) Tako su ga vidjeli, Rialp,
Madrid, 1992., str. 83.

[12] Sveti Josemaría, Bilješke s
obiteljskog okupljanja u Tajamaru,
22. listopada 1972. (sabrano u
dokumentarcu „Srce rada”).

[13] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
740.

[14] F. Ocáriz, „Poziv u Opus Dei kao
poziv u Crkvi”, u Opus Dei u Crkvi,
Rialp, Madrid, 2014., str. 169.

[15] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 202.

[16] Intimni zapisi, br. 1753, citirano
u Vázquez de Prada, A. El Fundador



del Opus Dei (I), Rialp, Madrid 2010.,
9. izdanje, str. 511.

[17] Sveti Ivan Pavao II., Prelazak
praga nade, Plaza & Janés, Barcelona
1994., str. 19.

[18] Sveti Josemaría, Upute, 1-
IV-1934, br. 65.

[19] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 14.

[20] F. Ocáriz, Priroda, milost i slava,
Eunsa 2000., str. 263.

[21] Blaženi Álvaro del Portillo,
Pismo, 9-30-1975 (AGP, biblioteka,
P17, 1991, sv. II, str. 63).

[22] Sveti Josemaría, Pismo, 28.
siječnja 1975., u E. Burkhart, J. López,
Svakodnevni život i svetost u učenju
svetog Josemaríje, sv. 2, Rialp,
Madrid 2011., str. 301.

[23] Susret s Kristom, br. 30.



Eduardo Camino / Carlos Ayxelá

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nesto-veliko-a-to-je-ljubav-

v-tako-da-glazba-svira/ (20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-a-to-je-ljubav-v-tako-da-glazba-svira/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-a-to-je-ljubav-v-tako-da-glazba-svira/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-a-to-je-ljubav-v-tako-da-glazba-svira/

	Nešto veliko što je Ljubav (VI): Tako da glazba svira

