
opusdei.org

„Ne žalostite Duha
Svetoga“: Mlakost

Mlakost je bolest srca, po kojoj
nam se Božje stvari gade, i po
kojoj sami sebe uvjeravamo da
je život, pravi život, negdje
drugdje.

10.07.2024.

Radi se o jednoj od prvih i
najpoznatijih teofanija zabilježenih u
Bibliji. Anđeo se Gospodnji ukaza
Mojsiju na gori Horebu kao veliki
plamen ognjeni usred grma. Mojsije
pogleda: grm gori, ali ne izgara. I
reče Mojsije u sebi: „Pristupit ću i



provjeriti ovu čudesnu viziju: zašto
grm ne izgara" (usp. Izl 3,2-3). Bog je
Ljubav, uvijek novi plamen ljubavi,
koji se ne iscrpljuje s vremenom, i za
sobom ne ostavlja samo dimeći
ugarak. Njegova ljubav vječno gori,
dajući toplinu i svjetlo onima koji joj
dopuste da budu zagrljeni. Iz tog
razloga Bog kaže Mojsiju: „Ja sam
koji jesam” (Izl 3,14). On je ljubav,
vjerna ljubav i uvijek živa. I stvorivši
nas na svoju sliku (usp. Post 1,27), on
nam je namijenio takvu ljubav: naša
srca ne mogu živjeti s manje. Naša
može biti samožarka ljubav, koja se
obnavlja i raste s vremenom.

Možda smo nekada imali iskustvo
povratka u kuću u kojoj smo davno
živjeli: mjesto gdje smo voljeli, gdje
smo davali i primali naklonost. Sada
ga nalazimo praznog i napuštenog,
možda čak i u ruševinama. Kroz srca
nam prolazi prodoran osjećaj
nostalgije, razmišljajući koliko smo
bili sretni tamo. Ovako nešto se



događa kada se naše ljubavi ohlade i
izblijede. Postajemo tužni. Ljubav
puna topline, koja je nosila vječno
obećanje radosti, ljubav koja je bila
sve..., a opet, pretvorila se u pepeo.
Kakva šteta! Poznati pisac je to dobro
izrazio: „Kako je strašno kada se
kaže: „Volim te“, a s druge strane
osoba viče: „Što?“[1]. Ovo je toplina,
ljubav koja je bila dragocjena u svom
porijeklu, ljubav koja je nekoć
usrećila naša srca i ispunila naše
živote svjetlošću, ali koja je
potrošena dok se gotovo nije ugasila:
ljubav koja nije izdržala protok
vremena.

Smrt u usporenom snimku

Da biste se ohladili, potrebno je
prethodno biti uzbuđen, zaljubljen.
Zato mlakost nije rizik za one koji su
tek dali svoje srce: njihova je ljubav
još previše elementarna, previše
naivna. S druge strane, mlakost je
prava opasnost za svaku ljubav koja



već dugo gori. Ne sastoji se od
iznenadne smrti, već od bolesti koja
napreduje gotovo neprimjetno:
usporene smrti, poput tzv. "bijele
smrti" planinara, kobne mješavine
hladnoće i umora, u kojoj tijelo
postupno gubi svoju reaktivnost i
osoba se na kraju predaje slatkom,
ali smrtonosnom snu.

Razmišljanje o mlakosti javlja se vrlo
rano u povijesti Crkve. U 3. i 4.
stoljeću Origen i Evagrije Pontski
govore o acediji, stanju
nezadovoljstva i lijenosti duše koje se
ne javlja u prvim satima dana koji je
život, nego kada je sunce već dobro
prevalilo put i sja visoko na nebu.
Zato su, nadahnuti Psalmom 91,
govorili o „podnevnom zloduhu"[2]. 
Acedia (akedia) doslovno znači
zanemarivanje. Premda će je neki
autori s vremenom razlikovati od
mlakosti (tepiditas), oba pojma
definiraju istu duhovnu panoramu:
„ohlađenje ljubavi koja postaje



zamagljena napuštenošću i
lijenošću"[3], lijenost koja ugrožava
predanje. , jer „ipsa caritas vacare
non potest; ljubav ne može biti
besposlena»[4], ne može otići na
odmor.

Blaženi Álvaro jednom je napisao
neke posebno energične retke o
opasnom napredovanju mlakosti: „S
tupim pogledom prema dobru i
prodornijim prema onome što laska
samome sebi, mlaka volja nakuplja u
duši talog i trulež sebičnosti i ponos
koji, kada se taloži, proizvodi
progresivnu tjelesnu aromu u svim
ponašanjima. Ako se to zlo ne
zaustavi, najnesretnije želje, obojene
onim tragovima mlakosti, dobivaju
snagu, sa sve više tijela: i javlja se
želja za kompenzacijom;
razdražljivost na najmanji zahtjev ili
žrtvu; pritužbe iz trivijalnih razloga;
nebitan ili sebičan razgovor (...).
Pojavljuje se nedostatak mrtvljenja i
trijeznosti; osjetila su probuđena



nasilnim napadima, ljubav je hladna,
a apostolska vibracija da se o Bogu
snažno govori izgubljena je" [5].

To je itinerar mlakosti. Malo-pomalo
u dušu ulazi tuga koja sve zasjenjuje:
ono što je prije ispunjavalo naša srca
više nam ništa ne govori i počinjemo
svjetovno razmišljati. Mlakost
proizvodi iskrivljenje osjetila duše,
čime nas Božje stvari zamaraju; čak
se uvjeravamo da je život, pravi
život, negdje drugdje. Iz vlastitog
iskustva, sveti Augustin je napisao:
„Nije čudno da bolesno nepce čak i
kruh, koji je zdravima ugodan,
smatra mučenjem, a da bolesne oči
smatraju mrskom svjetlost, koja je
dobra prema čistima."[6]

Kako se dolazi do tog stanja? Kako
živa ljubav može postati ovako
hladna? Moglo bi se reći da je u
njenom ishodištu razočaranje
životom, možda zbog određenih
razočarenja i poteškoća, zbog kojih se



izgubila iskrenost i žar prvih koraka.
Ta prekretnica može proći relativno
nezapaženo, ali prodire u dušu.
Čovjek počinje kratiti vrijeme za
Boga, jer životni plan ima okus
gomilanja obveza; čovjek prestaje
sanjati i truditi se za apostolsko
poslanje, možda zbog neprijateljstva
okoline ili zbog malodušnosti kad
vidi malo plodova. „Svi znamo iz
iskustva da ponekad zadatak ne
pruža zadovoljstvo koje bismo željeli,
plodovi su ograničeni, promjene su
spore i dolazimo u iskušenje da se
umorimo. No, nije isto kad netko od
umora načas spusti ruke i kad ih
definitivno spusti ovladan kroničnim
nezadovoljstvom, acedijom koja
isušuje dušu"[7]. Ova vrsta
nezadovoljstva malo po malo
uzrokuje hlađenje srca „zbog
napuštenosti, zbog apatije, zbog
nevoljkosti da se svakodnevno
preispituje vlastito ponašanje: danas
ostavljamo stvari za sutra, ne
pridajemo važnost ovom drugom,



izostavljamo mrtvljenje bez razloga,
nedostaje nam iskrenosti..., i
navikavamo se na one stvari koje se
ne sviđaju Bogu, ne pretvarajući ih
kroz ispitivanje u stvar borbe. Tako
počinjete put koji vodi mlakosti, ne
zaboravite kroz pukotine tog nemara
ulazi hladnoća koja na kraju ledi
dušu»[8].

Bog kuca na vrata naših srdaca

U prvim taktovima Otkrivenja ima
nekoliko vrlo poznatih stihova, koji
mogu iznenaditi svojom oštrinom:
„Znam tvoja djela: nisi ni studen ni
vruć. O da si studen ili vruć! Ali jer si
mlak, ni vruć ni studen, povratit ću te
iz usta.” (Otk 3,15-16). Redovi koji
slijede, možda manje poznati,
pomažu nam razumjeti što Bog želi
reći tim snažnim riječima. „Govoriš:
‘Bogat sam, obogatih se, ništa mi ne
treba!’ A ne znaš da si nevolja i
bijeda, i ubog, i slijep, i gol. (Otk
3,17). Gomilanje ovih kvalifikacija,



koje bi mogle ostaviti dojam
okrutnosti prema mlakima, zapravo
nam omogućuje da zavirimo u Božje
srce. Gospodin nam snažno govori
kako bi nam pomogao razumjeti
našu situaciju, tako sličnu onoj u
kojoj se nalazio onaj čovjek iz
evanđeoske prispodobe koji je, nakon
vrlo dobre žetve, rekao sam sebi:
„Dušo moja, imaš dobra za mnogo
godina; odmori se, jedi, pij,
uživaj” (Lk 12,19). Njegova je
pogreška što gomila za sebe umjesto
da bude „bogat pred Bogom” (12,21).
Ne shvaća da se okreće sam sebi i da
ide ravno u propast.

Oštre riječi Otkrivenja slijede druge
riječi pune očinske brige, koje
pokazuju kako Bog ne samo da ne
očajava nad nama, nego čini sve što
je moguće da promijeni naša srca:
„Savjetujem ti: kúpi od mene zlata u
vatri žežena da se obogatiš i bijele
haljine da se odjeneš da se ne vidi
tvoja sramotna golotinja; i pomasti



da oči pomažeš i vidiš. Ja korim i
odgajam one koje ljubim. Revan budi
i obrati se! Evo, na vratima stojim i
kucam; posluša li tko glas moj i otvori
mi vrata, unići ću k njemu i večerati s
njim i on sa mnom.” (Otk 3,18-20).
Gospodin nas želi izbaviti iz tog
žalosnog stanja; On kuca na vrata
naše duše, jer želi da se vratimo
intimnosti s njim... ali trebamo
učiniti svoj dio, osigurati sredstva za
ponovno rasplamsavanje naše
ljubavi.

Za sprječavanje i liječenje mlakosti

„Pohvatajte lisice, male lisice što
oštećuju vinograde, naše vinograde u
cvatu.“ (Pjesma 2,15). Mlakost se
zgusne u duši kad se izgubi intimnost
s Bogom, kad se povjerenje pretvori
u zanemarivanje. Istina je, ne
možemo ponuditi Gospodinu
besprijekorno savršenstvo, ali
možemo biti delikatni i pažljivi
prema njemu. A kajanje je također



dio te delikatnosti, kada shvatimo da
smo se prema njemu loše ponašali ili
da nam je nedostajalo ljubavi. Zato je
potrebno paziti na male stvari i
probuditi skrušenost zbog našeg
otpora ljubavi, kao što je
izostavljanje ili odgađanje vremena
molitve iz aktivizma, kasni dolazak
na večeru zbog davanja prednosti
našim stvarima, odgađanje služenja
iz lijenosti, tužna lica... Djela kajanja,
također i za ovakvih stvari, ponovo
zapaljuju dušu: dopuštaju nam da
počnemo iznova. „Da, počni
ispočetka. Ja – pretpostavljam da i vi
– počinjem ispočetka svaki dan, svaki
sat, svaki put kad učinim čin kajanja,
počinjem ispočetka” [9].

Mislimo na potrebu da vodimo
računa o stavu ispitivanja savjesti,
koji podrazumijeva iskren odnos
prema Bogu i prema sebi[10]. Odatle
proizlazi iskrenost s onima koji nas
prate na našem putu do Boga;
iskrenost puna poslušnosti, da



dopustimo biti zahtjevni prema
samima sebi i tako održimo svoju
ljubav živom. „Iskrenost i mlakost su
neprijatelji i isključuju jedno drugo.
Dakle, tko je iskren, nalazi snage za
borbu i za izlazak iz vrlo opasnog
puta mlakosti”[11].

Naša ljubav prema Bogu također
ostaje mlada i obnavlja se dijeleći je s
drugima. „Kad se žar ne zapali, to je
znak da se hladi, da je sada gotovo
sve pepeo"[12], rekao je jednom sveti
Josemaría. Zapravo, kada srce ne
titra od želje da se drugi mogu
približiti Bogu i čak slijediti naš put,
možda smo i sami zaspali na krivulji.
Lijek za buđenje: „Zaboravi na sebe...
Neka tvoja ambicija bude živjeti
samo za svoju braću, za duše, za
Crkvu; jednom riječju, za Boga“[13].

Velikodušnost je također odličan lijek
protiv mlakosti: posvetiti ono
najbolje, najdragocjenije u svom
životu Gospodinu. Sveti Ivan nam



kaže da je Marija, dok je Isus bio u
Betaniji, „uzela funtu pravog i
skupog mirisa od narda, pomazala
Isusove noge i obrisala ih svojom
kosom. I ispuni se kuća mirisom” (Iv
12,1-3). Najbolji parfem, naše najveće
blago, naše najbolje vrijeme, mora
biti za Gospodina. Loš je znak,
međutim, kad se u nama javljaju
ocjene poput Judine, kojemu se sve
činilo previše: „Zašto se ovaj miris ne
proda za tri stotine denara i ne da
siromasima?" (Iv 12,5). Juda bi
zapravo završio tako što bi prodao
Gospodara za cijenu robe... (usp. Mt
26,15). Male ili ne tako male žrtve,
uzdisaji, mrtvljenja, osvjetljavaju nas
iznutra i tjeraju mlakost. Oni
podsjećaju naše srce da je, čak i uz
svu svoju krhkost, sposobno za
veliku ljubav: „Učini me, Gospodine,
snijegom, / za ljudske radosti, /
glinom za svoje ruke, / ognjem za
svoju ljubav“[14].



Svi ovi lijekovi mogli bi se sažeti
dirljivim riječima svetog Pavla: „Ne
žalostite Duha Svetoga Božjega" (usp.
Ef 4,30). Duh Sveti, koji ne miruje u
svojim nastojanjima da oblikuje
Isusa u nama, treba našu spremnost i
poslušnost njegovim nadahnućima.
Pod njegovim će okriljem naš život
steći onaj osjećaj poslanja koji ga,
distancirajući od proračunatosti i
osrednjosti mlakosti, može ispuniti
pustolovinom: „Tko je odlučio
oblikovati čitavo svoje postojanje s
Isusom, ne bira više gdje će biti, nego
ide tamo kamo je poslan, spreman
odazvati se onome tko ga pozove;
također nema svojeg vremena. Kuća
u kojoj boravi ne pripada njemu, jer
su Crkva i svijet otvoreni prostori
njegova poslanja. Njegovo je blago
staviti Gospodina usred života, ne
tražeći drugoga za sebe (...).
Zadovoljan Gospodinom, ne
zadovoljava se osrednjim životom,
nego žarko želi biti svjedokom i
doseći druge; on voli rizik i izlazi, ne



prisiljen na već zacrtane putove,
nego otvoren i vjeran putovima koje
je Duh naznačio: suprotno od
„hodanja“, on osjeća zadovoljstvo
evangeliziranja“[15].

* * *

U životu naše Majke nema mješavine
mlakosti. Ako vatra kojom gori grm
simbolizira Božju prisutnost, sam
grm predstavlja osobu Presvete
Marije, koja svijetli, a da je ne
spaljuje prisutnost Duha Svetoga,
Oganj božanske ljubavi: „Plamtio si
kao grm koji je pokazan Mojsiju, a
nisi izgorioo. Rastopio si se i nisi se
potrošio (…). Rastaljen u vatri,
povratio si snagu iz te iste vatre,
ostajući uvijek goreći“[16]. Molimo je
da i nama pomogne da ljubav Božja
uvijek gori; neka ljubav svete Marije
obasja naša srca „živim
svjetlom”[17].



[1] J. D. Salinger, Levantad,
carpinteros, la viga del tejado,
Edhasa, Barcelona, 1986, str. 80.

[2] Usp. E. Boland, “Tiédeur”,
Dictionnaire de Spiritualité, sv. 15, c.
918. Usp. Ps 91 (90),6: „Nećeš se bojati
straha noćnog ni strijele što leti
danju; ni kuge koja se širi u tami, ni
pošasti koja pustoši usred bijela
dana.

[3] F. Ocáriz, U svjetlu evanđelja,
Studium, Madrid, 2020.

[4] Sveti Augustin, Enarrationes u
psalmima 31, 5.

[5] Blaženi Álvaro, Pastoralno pismo,
9. siječnja 1980., br. 31 (Obiteljska
pisma II, br. 275; AGP, biblioteka,
P17).



[6] Sveti Augustin, Ispovijesti 7,
16.22.

[7] Papa Franjo, Evangelii gaudium,
n. 277.

[8] Blaženi Álvaro, Pastoralno pismo,
8-XII-1976, br. 8 (Obiteljska pisma II,
br. 116; AGP, biblioteka, P17).

[9] Sveti Josemaría, U dijalogu s
Gospodinom, br. 12.

[10] Usp. Sveti Josemaría, Pismo 1,
br. 3. 4.

[11] Sveti Josemaría, Uputa 8-
XII-1941, bilješka 122.

[12] Sveti Josemaría, riječi
prikupljene u Crónici, 1973., str.
640-641 (AGP, biblioteka, P01).

[13] Sveti Josemaría, Brazda, br. 630.

[14] E. de Champourcin, Prisutnost u
tami, Rialp, Madrid, 1952., str.
dvadeset i jedan.



[15] Papa Franjo, Homilija, 30-
VII-2016.

[16] Usp. Sveti Amadeus iz Lausanne,
Marijanske homilije (Izvori
Chrétiennes, 72), III, 313-317.

[17] Sveti Josemaría, Put, br. 326.

José Brage

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/ne-zalostite-duha-svetoga-

mlakost/ (17.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/ne-zalostite-duha-svetoga-mlakost/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ne-zalostite-duha-svetoga-mlakost/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ne-zalostite-duha-svetoga-mlakost/

	„Ne žalostite Duha Svetoga“: Mlakost

