
opusdei.org

"Ne boj se, stado
malo":
evangelizacija u
vrijeme promjena

Vrijeme je da promijenimo
perspektivu, od nostalgije do
hrabrosti, od obrambene vjere
do one koja samouvjereno nudi
viziju svijeta i života. Ovo je 18.
nastavak serije „Borba, blizina,
misija“.

21.10.2025.

Grupa izviđača, ojačanih godinama
provedenim u pustinji, kreće u



nepoznate krajeve. Napreduju među
valovitim brežuljcima i bujnim
dolinama; pronalaze grozdove
grožđa toliko velike da ih moraju
nositi dva čovjeka i smokve koje bi
posramile svaku tržnicu na Istoku
(usp. Br 13,17-24). Srca im se pune
entuzijazmom, gotovo do euforije,
napokon ugledavši ovu dugo
očekivanu zemlju: njezino zelenilo,
njezin život, njezine ogromne
plodove. Nada postaje konkretna,
opipljiva. Svojim rukama dodiruju
svijet koji kao da nudi sve što su
čekali svih ovih godina. Pa ipak, uz
obećanje dolazi i tjeskoba: ova
zemlja mora da je već osvojena. I
osjećaj neprijateljstva ostaje u zraku.

Izviđači u zemlji divova

U daljini naziru utvrđene gradove.
Bliže otkrivaju stanovnike visoke
poput hrastova, doslovne divove!
Neki od njih zaboravljaju Božju
snagu i siju sjeme obeshrabrenja.



Uskoro ljudi počinju čeznuti za
manom pustinje... Njihov
entuzijazam nestaje poput rose na
jutarnjem suncu. Napetost raste
između onih koji žele odustati i
vratiti se u Egipat i onih koji još
uvijek imaju sjaj u očima i duh
osvajanja: istini za volju, nekolicina
sanjara. Zemlja je prekrasna, da, ali
pothvat se čini titanskim u svakom
smislu. Osjećaj neadekvatnosti uvlači
se u njihove umove; sigurnosti na
koje su se nekoć oslanjali počinju se
tresti (usp. Br 13,27-14,4). Njihova
srca kolebaju se između povjerenja i
iskušenja da pobjegnu, između želje
za ulaskom i straha od gaženja. Izbor
je jasan: ili se dokazati u ovoj novoj
zemlji ili zauvijek ostati ukopan u
pustinji.

Desetljećima će ljudi ostati zarobljeni
u ovoj odluci. U korijenu ih sputava
nedostatak povjerenja u Boga. U
ušima im još uvijek odzvanjaju riječi
izviđača: „Vidjeli smo ondje Nefile…



izgledali smo kao skakavci u svojim
očima, i tako smo se i njima
činili“ (Br 13,33). Paralizirani
strahom od novog izazova, gotovo svi
će završiti svoje dane u pustinji.
Samo će nekolicina „sanjara“ – Kaleb
iz plemena Judina i Jošua iz plemena
Efrajimova – preživjeti protok
vremena. Nisu ni najjači ni
najsmjeliji, ali znaju da pobjeda ne
ovisi o njihovoj snazi ili oštrini
njihova oružja, već o živom Bogu koji
hoda među njima.

Četrdeset godina kasnije, nakon
dugog razdoblja u kojem je njihova
kolebljiva nada bila pročišćena,
narod se ponovno nalazi na pragu
obećane zemlje. Kaleb i Jošua još su
uvijek tamo, a Jošua, čovjek koji se
pouzdao u Boga, vodit će ovaj
obnovljeni narod preko Jordana.
Potaknuti su riječima koje je
Gospodin izgovorio preko Mojsija:
"Život biraj" (Pnz 30,19). "Gospodin
svakome od nas govori da nas je



stvorio da živimo, da budemo sretni.
I pita: 'Hoćeš li mene izabrati? Hoćeš
li Život izabrati?' To je ono što su
'mali' otkrili i izabrali. Znaju da
beskrajna želja za životom koju nose
u sebi dolazi od Boga i vodi k njemu.
I ne žele ništa drugo. Razumiju da
trijumfirati u životu, uspjeti u životu
znači dopustiti da ih Božja ljubav
ispuni, a zatim je velikodušno
dijeliti."[1]

Ipak, Izraelci okupljeni oko Jošue još
uvijek ne mogu shvatiti nešto
temeljno. Nedostaje im ključ za
pravilno tumačenje njihovog ulaska
u obećanu zemlju. Uronjeni u
vlastitu povijest progonstva i
oslobođenja, još uvijek ne mogu
shvatiti njezino dublje značenje. Još
ne vide svoje mjesto u velikoj priči o
spasenju. Za sada, njihov je pogled
još uvijek na osvajanju i suočavanju:
sanjaju o pobjedi, onoj o kojoj pjeva
Knjiga o Jošui. Njihov je način
razmišljanja usmjeren na borbu i



trijumf, na suprotstavljanje svojih
snaga (iako relativno skromnih) i
svoje kulture (još uvijek prilično
ograničene) narodima pred njima.
Njihov je cilj vojno i kulturno
osvajanje, oružjem koje im je na
raspolaganju.

Zapravo, ljudi koji uđu u obećanu
zemlju s Jošuom samo će se s velikim
teškoćama učvrstiti među tim
narodima. Čak i dok se čvrsto drže
vlastitih korijena, naučit će tkati
odnose s drugim narodima. I malo po
malo počet će shvaćati da njihova
uloga nije dominirati. Gospodin će
postupno, preko proroka, otkriti
ključ razumijevanja: „Postavit ću te
svjetlom narodima, da moje spasenje
dopre do kraja zemlje“ (Iz 49,6). Bili
su pozvani donijeti svjetlo! Zbog toga
ni broj, ni status, ni kulturni resursi
nisu bili važni. Nepoznate zemlje i
divovski narodi nisu predstavljali
stvarnu prijetnju. Svjetlo koje su
trebali nositi bilo je svjetlo Boga koji



je odlučio prebivati među njima kao
„Knez mira“ (Iz 9,6). Oni će
prosvijetliti narode mirom koji svijet
ne može dati (usp. Lk 10,5-6; Iv
14,27): „mir uskrslog Krista, mir
nenaoružan i razoružavajući,
ponizan i ustrajan.“[2]

Uspostavljanje kontakta

„Moderni apostol“[3] može se
osjećati i kao jedan od onih malih
izviđača u svijetu divova; izviđači
koji žude nositi Kovčeg saveza koji će
prosvijetliti sve narode u srce svijeta.
„Djeca svjetla, braća i sestre svjetla:
takvi smo mi. Nosioci jedinog
plamena koji može osvijetliti
zemaljske staze za duše, jedinog sjaja
koji nikada ne može biti potamnjen,
prigušen ili zasjenjen.“[4]

Poput ljudi koji su slijedili Jošuu, i mi
bismo željeli pronaći samopouzdanje
da prijeđemo iz pustinje u zemlju
koju dijelimo s ljudima vrlo
različitim od nas. Jer to uranjanje



nam omogućuje da postanemo
svjetlo narodima. Međutim, da bismo
to učinili, prvo moramo napraviti
veliki korak koji ljudi u pustinji
nikada nisu sasvim uspjeli: moramo
odabrati uspostaviti kontakt. Mi,
izabrani narod, potpuno svjesni svoje
malenosti i nedostatnosti... a oni
drugi svjesni pravog razloga zašto
nas je Bog izabrao. Ponekad se ti
drugi čine poput divova ili vrlo
drugačiji od nas, ali u stvarnosti su
vrlo slični nama. Neki od njih još ne
poznaju živog i istinskog Boga ili
imaju pogrešnu sliku o njemu. I
trebaju nas, jer, čak i dok žive u
bogatoj zemlji, često podnose stvarne
teškoće.

U svakom slučaju, „nije istina da su
danas svi – općenito – zatvoreni ili
ravnodušni prema onome što naša
kršćanska vjera uči o čovjekovom
biću i sudbini. Nije istina da su ljudi
u našem vremenu okrenuti samo
stvarima ovoga svijeta i da su



zaboravili gledati prema nebu. Istina
je da ne nedostaje uskih ideologija,
niti osoba koje ih održavaju. Ali u
našem vremenu nalazimo i velike
želje i niske stavove, junaštvo i
kukavičluk, revnost i razočaranje:
ljude koji sanjaju o novom svijetu,
pravednijem i ljudskijem, i druge koji
se, možda obeshrabreni neuspjehom
svog mladenačkog idealizma,
skrivaju u sebičnosti tražeći samo
vlastitu sigurnost ili ostajući uronjeni
u svoje pogreške.“[5]

Ali kako im izaći u susret? Kako
odlučiti ne samo uspostaviti kontakt,
već i ostati u trajnom dijalogu s
tolikim ljudima koje susrećemo na
svom životnom putu? U mnogim
dijelovima svijeta jasno je da su
kršćani postali „malo stado“ (Lk
12,32), slično našoj prvoj braći i
sestrama u vjeri. Naravno, s vremena
na vrijeme dolaze ohrabrujuće vijesti
koje nas raduju: izvješća o rastućem
broju krštenja odraslih u nekim



zemljama, porast svećeničkih zvanja
na drugim kontinentima, prizor
tolikih mladih ljudi koji slave Jubilej
uz Papu… Sve nas to ispunjava
radošću. Ipak, ne briše činjenicu da
smo na nekim mjestima i dalje
manjina, ponekad ušutkani kulturom
koja često ne razumije kršćansku
vjeru. Generacije se mijenjaju, a
prenošenje vjere postaje sve teže.
Možemo razumjeti razočaranje
mnogih roditelja koji, unatoč
najboljim naporima, nisu uspjeli
prenijeti svoju vjeru i kršćanski život
svojoj djeci. Možda su to pokušali
učiniti na isti način kao što su to
činili njihovi roditelji, ali ovaj put
nije uspjelo. Nešto je pošlo po zlu.
Brojni su čimbenici u korijenu ovog
fenomena, među kojima je i to što se
kontekst radikalno promijenio i
zahtijeva nešto drugačije.

Papa Benedikt XVI. objasnio je da
„dok je u prošlosti bilo moguće
prepoznati jedinstvenu kulturnu



matricu, široko prihvaćenu u svojoj
privlačnosti sadržaju vjere i
vrijednostima koje ona nadahnjuje,
danas se čini da to više nije slučaj u
velikim dijelovima društva zbog
duboke krize vjere koja je pogodila
mnoge ljude.“[6] Godinama ranije,
časni Fulton Sheen rekao je istu
stvar, s izvanrednom jasnoćom,
zapanjenoj publici: „Na kraju smo
kršćanskog svijeta. Sada ne
kršćanstva, ne Crkve. Zapamtite što
govorim. Kršćanski svijet je
ekonomski, politički, društveni život
inspiriran kršćanskim načelima. To
završava - vidjeli smo kako umire.“
Ipak, dodao je, „ovo su veliki i divni
dani za život (...). To je slika Crkve
usred sve većeg protivljenja svijeta. I
stoga živite svoje živote u punoj
svijesti ovog časa kušnje i okupite se
blizu Kristova srca.“[7]

Vjera koja traži tisuću načina da se
objavi



Što sad? Vrijeme je da promijenimo
perspektivu: da prijeđemo s
nostalgije na smjelost, s obrambene
vjere na vjeru koja s pouzdanjem
predlaže viziju svijeta i života.
Suočeni s ovim svijetom punim
obećanja, a opet svijetom kojim
naizgled dominiraju divovi - bilo da
se radi o tehnologiji, financijama,
kulturi ili medijima - pozvani smo
vjerovati u Boga i donijeti odluku.
Možemo se odmoriti u idealističkoj
nostalgiji za „dobrim starim
vremenima“: tako je lako sada
pomisliti da je sve bilo jednostavnije
tada... Ali u stvarnosti, osim činjenice
da nije uvijek bilo tako jednostavno,
a zasigurno ne u svakom dijelu
svijeta, nostalgična vizija paralizira
apostola, ostavljajući ga da sa
zebnjom promatra ovaj
postkršćanski svijet, čekajući da se
sam od sebe poboljša. Povjerenje u
Boga, naprotiv, vodi nas da s
mladenačkim čuđenjem gledamo
naprijed prema svijetu koji bi se



bolje mogao opisati kao
predkršćanski, jer mora ponovno
otkriti Kristovu novost, kao da je prvi
put.

„Tko je ova koja dolazi kao što zora
sviće, lijepa kao mjesec, sjajna kao
sunce, strašna kao vojska pod
zastavama?“ (Pj 6,10). U ovom
biblijskom odlomku, sveti Grgur
Veliki vidi Crkvu kao pravu zoru
svijeta, zoru koja je još uvijek na
putu do kraja vremena. Novi dan nije
iza nas, već pred nama: „Oni od nas
koji u ovom životu slijede istinu
poput zore su, jer dijelom već
djelujemo prema svjetlu, a dijelom
još uvijek zadržavamo sjene (...).
Sveta Crkva izabranih bit će puni
dan kada više ne bude imala traga
sjene grijeha.“[8]

Ovaj pogled je više od utješne misli:
ispunjava nas nadom i omogućuje
nam da prihvatimo izazov koji je
sveti Ivan Pavao II. postavio kada je



počeo govoriti o „novoj
evangelizaciji“;[9] obnovljenom
apostolskom naporu koji zahtijeva
sve više inicijative i osobne
kreativnosti. Možda je istina da
Crkva danas ne može računati na
vjetar u leđa dominantne kulture ili
„duha vremena“, ali ipak ima daleko
jači vjetar: Duha Istine, koji će nas
čak i u ovom novom dobu
apostolskog poslanja učiti i podsjećati
na sve (usp. Iv 14,26), kako bismo
mogli posvuda nositi životvornu
svježinu Evanđelja.

Danas, u vlastitom tijelu – u svojoj
krhkosti, i brojčano i osobno, u sebi –
možemo ponovno prepoznati
iskustvo svetog Pavla: „Ovo blago
čuvamo u glinenim posudama“ (usp.
2 Kor 4,7). Možda nas sada, u ovom
vremenu kušnje, Bog poziva na
misionarskiji, kreativniji i osobniji
stav, poput apostola i prvih učenika.
Možda je vrijeme za vjeru koja se ne
zadovoljava obranom, već traži



tisuću novih načina da se proglasi.
„Pokretani snagom nade, (...) pronaći
ćemo novu radosnu perspektivu
svijeta, vidjevši da je iznikao savršen
i lijep iz Božjih ruku. Uzvratit ćemo
mu ga istom tom ljepotom.“[10]

* * *

„Ne boj se, stado malo: svidjelo se
Ocu vašemu dati vam
Kraljevstvo“ (Lk 12,32). Isus je tim
riječima utješio malu skupinu
učenika oko sebe, zbunjenih i punih
sumnji. I danas ih ponavlja nama.
Kad je vjera živa, ona je zarazna, a
njezina vitalnost čini je trajnom. Prvi
kršćani nisu imali moć, imali su male
strukture i nikakvu brojčanu snagu.
Pa ipak, jedan po jedan, s Kristovom
vatrom koja gori u njihovim srcima,
[11] dirnuli su mnoga srca. Kršćani
su danas ponovno pozvani živjeti
Isusovu prispodobu koja tako
prikladno opisuje Crkvu prvih
generacija: kvasac može biti malen,



ali ukvasi cijelo tijesto (usp. Mt
13,33).

[1] „Borba, blizina, misija (1):
Odaberi život“, opusdei.org.

[2] Prvi blagoslov „Urbi et Orbi“
Njegove Svetosti Pape Lava XIV., 8.
svibnja 2025.

[3] Sv. Josemaria, Put, br. 335.

[4] Sv. Josemaria, Pismo 6, br. 3.

[5] Sv. Josemaria, Susret s Kristom,
br. 132. Usp. također F. Ocáriz,
Pastirsko pismo, 14. prosinca 2017.,
br. 1.

[6] Benedikt XVI., Apostolsko pismo
Porta Fidei, br. 2.

[7] Citirano u J.P. Shea, Od kršćanstva
do apostolske misije, Sveučilište u
Mariji, Bismarck 2020., str. 6.



[8] Sv. Grgur Veliki, Moralia u Jobu
29,2-4 (PL 76, 478-480).

[9] Sveti Ivan Pavao II. prvi je put
upotrijebio ovaj izraz u propovijedi u
Poljskoj 9. lipnja 1979., a ponovno ga
je na programatičniji način
primijenio na Haitiju 9. ožujka 1983.;
tom je prilikom govorio o „novoj
evangelizaciji. Novoj u svom žaru, u
svojim metodama, u svom izrazu“.
Usp. također Christifideles Laici
(1988.), br. 34-35; Redemptoris Missio
(1990.) br. 33-34, Novo Millennio
ineunte (2001.) br. 40.

[10] Sv. Josemaria, Prijatelji Božji, br.
219.

[11] Usp. Put, br. 1.

Lorenzo De Vittori



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/ne-boj-se-stado-malo-
evangelizacija-u-vrijeme-promjena/

(29.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/ne-boj-se-stado-malo-evangelizacija-u-vrijeme-promjena/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ne-boj-se-stado-malo-evangelizacija-u-vrijeme-promjena/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ne-boj-se-stado-malo-evangelizacija-u-vrijeme-promjena/

	"Ne boj se, stado malo": evangelizacija u vrijeme promjena

