
opusdei.org

Nazvao sam vas
svojim prijateljima
(I) - Ima li Bog
prijatelje?

Bog uvijek čini prvi korak kada
traži naše prijateljstvo. Ako smo
njegovi prijatelji, učimo biti
dobri prijatelji drugim ljudima.
Ovo je nova serija članaka o
kršćanskom životu.

3.07.2020.

Pitanje koje vjerojatno često
dobijemo u porukama na svom
mobilnom telefonu glasi: „Gdje si?“ I



mi ga sami sigurno često postavljamo
svojim prijateljima i rođacima kada
želimo njihovo društvo ili nas
zanima kako su. Gdje si? Što radiš? Je
li sve u redu? To su također riječi
koje je Bog uputio Adamu i Evi u
rajskom vrtu kada su „čuli korak
Jahve, Boga, koji je šetao vrtom za
dnevnog povjetarca.“ (Post 3,8).
Stvoritelj želi šetati uz Adama i Evu.
Možemo, pomalo smiono, reći da je
Bog tražio njihovo prijateljstvo, a
sada traži naše kako bi se u
potpunosti ostvario njegov plan za
sve stvoreno.

Novost koja je svakim danom sve
snažnija

Iako nama ta mogućnost možda nije
u potpunosti nova, u povijesti ljudske
misli smatrala se prilično
neobičnom. U stvari kada je Grčka
kultura bila na svom
vrhuncu,Aristotel je s rezignacijom
prihvatio nemogućnost ljudi da



postanu Božji prijatelji jer je postojao
prevelik jaz i prevelika razlika
između ljudi i Boga.[1] U najboljem
slučaju božanstvu se moglo ponuditi
servilno poštovanje i hvala u
obredima i vjerskim običajima ili se
mogla steći tek konceptualna
spoznaja božanske biti. No, odnos
prijateljstva je bio nezamisliv.

Sveto pismo međutim često opisuje
naš odnos s Bogom kao prijateljski
odnos. Knjiga Izlaska je vrlo jasna u
tom smislu: „Tako bi Jahve
razgovarao s Mojsijem licem u lice,
kao što čovjek govori s
prijateljem.“ (Izl 33,11) U Pjesmi nad
pjesmama, koja predstavlja odnos
Boga i duše koja ga traži na poetski
način, duša se često oslovljava riječju
prijateljica (Pj 1,15). Knjiga mudrosti
kaže da „Ona [mudrost] prelazi od
naraštaja do naraštaja u duše svete i
čini od njih Božje prijatelje i
proroke.“ (Mudr 7,27) Iznenađujuće
je kako inicijativa uvijek dolazi od



Boga. Savez koji je sklopio sa
stvorenjima nije „simetričan“ kao da
je odnos između ravnopravnih
osoba. On je u stvari „asimetričan“:
darovana nam je zahtjevna i
izazovna mogućnost da razgovaramo
sa Stvoriteljem lice u lice kao da je na
istoj razini s nama.

Mogućnost prijateljstva koju nam
Bog nudi, ta novost koju nam je
pripremio, je jačala kroz cijelu
povijest spasenja. Sve što nam je
otkriveno u Starom zavjetu
zasigurno je rasvijetljeno životom
Sina Božjega na Zemlji. „Bog nas ljubi
ne samo kao stvorenja, nego kao
djecu kojoj u Kristu nudi istinsko
prijateljstvo.“[2] Čitav Isusov život je
poziv na prijateljstvo s Njegovim
Ocem. Donosi nam tu radosnu vijest
s posebnom snagom i jasnoćom za
vrijeme posljednje večere. Tamo u
dvorani posljednje večere Isus
svakom svojom gestom otvara svoje
srce kako bi vodio učenike – i nas s



njima – do pravog prijateljstva s
Bogom.

Iz praha u život

Evanđelje po Ivanu ima dva dijela:
prvi se odnosi na Kristovo
propovijedanje i čuda, a drugi na
Njegovu muku, smrt i uskrsnuće.
Poveznica između ta dva dijela je
sljedeći stih koji nas uvodi u dvoranu
posljednje večere: „Bijaše pred
blagdan Pashe. Isus je znao da je
došao njegov čas da prijeđe s ovoga
svijeta Ocu, budući da je ljubio svoje,
one u svijetu, do kraja ih je
ljubio.“ (Iv 13,1) Petar i Ivan su bili
prisutni, kao i Toma i Filip i ostalih
osam apostola, svi ležeći na boku
oslonjeni na ruku kako je bio običaj u
to vrijeme. Na temelju Ivanovog
teksta možemo zaključiti da je stol
vjerojatno bio u obliku slova U s tri
strane. Isus je vjerojatno sjedio na
prvom mjestu, a Petar nasuprot
njega gdje su inače običavali sjediti



sluge, oči u oči s Isusom. U jednom
trenutku Isus ustaje i obavlja obred
koji je možda Njegova Majka često
činila njemu kada je bio mali. Uzima
ručnik i posudu i pere prašinu s nogu
prijatelja.

Prah zemaljski je simbol prisutan već
na prvim stranicama Svetog pisma. U
priči o stvaranju čitamo da je „Jahve,
Bog, napravio čovjeka od praha
zemaljskog i u nosnice mu udahnuo
dah života.“ (Post 2,7) Kako bi od
praha zemaljskog, nežive i mrtve
tvari koja se ne može povezati,
stvorio život, Bog „čovjeku u nosnice
udahne dah života. Tako postane
čovjek živa duša.“ (Post 2,7) Od tog
trenutka čovjek osjeća napetost koju
u njemu izaziva to što je ujedno i
prah zemaljski i duh, a ona se ogleda
u neprestanom suočavanju s
ograničenjima tijela i neograničenim
potrebama duha. No, Bog je puno
snažniji od naših slabosti i izdaja.



U dvorani posljednje večere se
ponovno pojavljuje prašina od koje
smo sazdani. Krist se naginje nad
prašinu na nogama svojih prijatelja
kako bi ih nanovo stvorio i u njima
obnovio odnos s Ocem. Isus nam
pere noge i time pobožanstvenjuje
prah zemaljski od kojeg smo stvoreni
i omogućuje je nam da imamo dijela
u prijateljstvu koje ima s Ocem. U toj
dirljivoj atmosferi bliskosti govori
svojim učenicima: „… vas sam
nazvao prijateljima jer vam priopćih
sve što sam čuo od Oca svoga.“ (Iv
15,15) Isus s nama dijeli svoj život,
svoju sposobnost da ljubi, da oprosti
da bude prijatelj do kraja.

Svi smo iskusili kako nas dobro
prijateljstvo mijenja. Možda danas
bez njega ne bismo bili iste osobe
koje jesmo. Ako smo prijatelji Božji,
naša sposobnost da budemo prijatelji
ljudima oko nas raste. Poput Krista
im možemo prati noge, sjediti za
stolom s nekim tko će nas izdati i



imati ljubavi za nekoga tko nas ne
razumije ili odbija naše prijateljstvo.
Misija kršćanina u svijetu je „otvoriti
se poput lepeze“[3] drugima oko nas
jer Bog stalno daje svoj dah prašini
od koje smo stvoreni i obasjava sve
odnose svojim svjetlom.

Ususret zajedništvu

Vidjeli smo da je prijateljstvo koje
nam Isus nudi znak bezgraničnog
Božjeg povjerenja u nas. Nakon
dvadeset stoljeća Krist s nama
svakodnevno i dalje dijeli sve što zna
o svom Ocu kako bi nas privukao
prijateljstvu s Njim. No, naš odgovor
mora biti osoban. „Odgovaramo na to
prijateljstvo sjedinjujući svoju volju s
Njegovom i čineći ono što od nas želi.
(usp. Iv 15,14)“[4]

Pravi prijatelji žive u zajedništvu. U
dubini duša žele iste stvari i čeznu za
srećom drugoga. Ponekad riječi nisu
potrebne kako bi se razumjeli. Čak se
kaže da je jedan od najvećih znakova



duboke povezanosti to što se
smijemo istim stvarima. Kada se radi
o Bogu, zajedništvo je puno više od
iscrpljujućeg napora kojem je cilj
samo ispuniti zahtjeve – to je stav
koji nije primjeren prijateljstvu. Baš
suprotno – zajedništvo znači
provoditi vrijeme s drugom osobom i
praviti jedan drugome društvo.

Sveti Ivan, četvrti evanđelist, nam je
dobar primjer. Nakon što je Isusu
dopustio da mu opere noge, pun
povjerenja se naslonio na
Gospodinovo rame za vrijeme
posljednje večere. Nakon toga je,
možda i nerazumijevajući što se
događa, odbio napustiti svog
najboljeg prijatelja te je bio uz Njega
u Njegovoj patnji. Ljubljeni učenik je
je dopustio da ga Isus promijeni pa je
Bog malo po malo uklonio prašinu s
njegova srca. „Naše iskupljenje se
događa u zajedništvu volja: kao
Isusovi prijatelji postajemo prijatelji
Božji. Što više volimo Isusa, bolje ga



poznamo i to više raste naša prava
sloboda i naša radost zbog
otkupljenja.“[5]

Na posljednjoj večeri Isus nam
pokazuje tajnu dobrog prijateljstva:
„Kao što loza ne može donijeti roda
sama od sebe, ako ne ostane na trsu,
tako ni vi ako ne ostanete u
meni.“ (Iv 15,4) Isus želi upotrijebiti
naše srce kako bi ljubio druge. Bez
Njega ne možemo biti prijatelji u
potpunosti, do kraja. „Bez obzira na
to koliko ljubite, nikada nećete ljubiti
dovoljno.“ kaže sveti Josemaria. „Ako
volite Gospodina, nema niti jednog
stvora za kojeg nećete imati mjesta u
svom srcu.“[6]

„Gdje si?“ pitao je Bog naše
praroditelje. Danas također želi
započeti razgovor s nama. Ni
najbriljantniji filozofi nisu mogli
zamisliti Boga koji traži našu blizinu,
koji je toliko čeznuo za našim
prijateljstvom da je pristao biti



pribijen na križ kako bi zauvijek
imao širom otvorene ruke za nas.
Pošto smo pristali na ludost takve
ljubavi, i mi osjećamo želju raširiti
velikodušno ruke za sve ljude oko
nas i reći: „Gdje si? Je li sve u redu?“
A kroz prijateljstvo koje nudimo,
možemo pomoći oživjeti ljepotu
stvorenja.

Giulio Maspero and Andrés Cárdenas

[1] Aristotle, Nikomanova etika,
1159a, 4-5

[2] Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 1. studenog 2019., br. 2

[3] Usp. Sveti Josemaria Escriva,
Brazda, br. 193

[4] Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 1. studenog 2019., br. 2



[5] Joseph Ratzinger, Homilija na
misi pro eligendo pontifice, 18.
travnja 2005.

[6] Sveti Josemaria Escriva, Križni
put, osma postaja, br. 5

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/nazvao-sam-vas-svojim-
prijateljima-i-ima-li-bog-prijatelje/

(5.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nazvao-sam-vas-svojim-prijateljima-i-ima-li-bog-prijatelje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nazvao-sam-vas-svojim-prijateljima-i-ima-li-bog-prijatelje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nazvao-sam-vas-svojim-prijateljima-i-ima-li-bog-prijatelje/

	Nazvao sam vas svojim prijateljima (I) - Ima li Bog prijatelje?

