
opusdei.org

Nastat će nova srca:
Brak i apostolski
celibat (I)

Kako možemo voljeti Krista,
živu osobu koju ne vidimo? I
kako možemo voljeti druge kao
što je On ljubio nas? I u braku i
u celibatu, Duh Sveti
preobražava naša osjetila kako
bi naša srca bila sličnija
njegovu.

22.05.2025.

Jesu li muškarci i žene koji su hodali
s Isusom tijekom njegova vremena



na zemlji ikada zamislili, u tim
godinama, da će jednog dana morati
nastaviti živjeti bez Njega? Kad su ga
vidjeli kako umire na križu, jesu li
uopće slutili kako će, u njegovoj
odsutnosti, nastaviti kroz sve godine
koje su još pred njima? Prije ili
kasnije, morali su se suočiti s takvim
mislima. Možda su zato toliko željeli
zadržati svaki trenutak. Veronika
pokušava uhvatiti crte Kristova lica
na tkanini; Djevica Marija, Marija
Magdalena i sveti Ivan, tik uz njega,
utiskuju svaku Isusovu riječ i gestu u
svoja srca. I drugi su apostoli možda
pokušali sačuvati te trenutke,
promatrajući ih izdaleka, bojeći se da
ih netko ne prepozna. Rastanak je za
sve njih bio bolan, jer nikada nije
lako oprostiti se od nekoga koga
volimo.

Zatim, tri dana nakon njegove smrti,
Isus se vratio. Možemo zamisliti
radost apostola. Možda se ponovno
zapalila nada, ovaj put jača, da bi



sada mogli ostati s Učiteljem do kraja
života. Bili su sigurni da On više neće
otići. Čini se da njegovi susreti s
učenicima iz Emausa, Marijom
Magdalenom i drugima upućuju
upravo na to. Ostani s nama (Lk
24,29), mole učenici koji su ga susreli
na putu iz Jeruzalema. Ali na
različite načine, Gospodin od njih
traži da se ne drže za Njega. Ne
zadržavaj se sa mnom (Iv 20,17),
poručuje Mariji Magdaleni; i
iščeznuo je (Lk 24,31) iz prisutnosti
učenika iz Emausa. Nakon što je
apostolima dao svoj posljednji nauk,
čini se da ovaj put doista odlazi: rasta
se od njih i uznesen bi na nebo. (Lk
24,51).

Kako možemo razumjeti ovo
odvajanje, koje je sam Isus prorekao i
htio? Kako to možemo razumjeti
sada kada On više nije vezan
vremenom i prostorom? Uskrsli Isus
mogao je ući u zaključanu kuću,
hodati pokraj svojih učenika, a da ga



nitko ne prepozna i nestati u
trenutku. Više nije bilo udaljenosti
koja Ga je dijelila od njegovih
bližnjih, nije bilo zidova koji bi
spriječili njegovu prisutnost. Mogao
je biti gdje god je htio, s kim god je
htio, kad god je htio. A ipak On
odlučuje otići. Upravo kad Ga ništa
nije moglo zadržati, upravo kada se
pojavi bez ograničenja, On odlučuje
uzaći na nebo. Ovaj neočekivani
izbor otkriva još dublju misteriju:
njegovu želju da nas nauči voljeti na
nov način.

Novi način ljubavi

Vjerojatno smo i mi u nekom
trenutku zamislili kako je moralo biti
uzbudljivo izravno vidjeti i čuti Isusa,
živjeti u njegovo vrijeme, osjetiti ga
fizički blizu. Možda nam je, poput
svetog Josemarije, kroz glavu prošla
misao: „Gospodine, samo te želim
zagrliti!“ [1] Poput učenika na dan
Uzašašća, čeznemo razumjeti



značenje njegova odlaska. Možda su
se prisjetili onoga što im je Isus ranije
rekao: Kad odem i pripravim vam
mjesto, opet ću se vratiti i uzeti vas k
sebi da i vi budete gdje sam ja (Iv
14,3). Sam Isus im je rekao da će ovo
odvajanje njih - i nas - odvući na
bolje mjesto, i ovaj put, na mjesto
koje će biti konačno. On "ide pred
nama k Ocu, uspinje se u visine Božje
i poziva nas da ga slijedimo." [2]
Začudo, njegova odsutnost postaje
poput magneta, sprječava nas da se
smjestimo ovdje i vuče nas postojano
prema našoj pravoj sudbini,
konačnom susretu s Isusom.

Prvi muškarci i žene koji su slijedili
uskrslog Gospodina morali su naučiti
nešto sasvim novo, nešto što nitko
prije njih nije morao učiniti: voljeti
živu osobu, imati stvarni odnos s
Njim u sadašnjosti, a da Ga nemaju
fizički blizu sebe. Morali su otkriti
nove načine komunikacije i
izražavanja ljubavi. Kristovo



uzašašće na nebo otvara, za sve nas,
novi način ljubavi. Učenici su bili
prvi koji su iskusili stvarnost koja
sada definira kršćanski život za sve
nas. Jer Isusa ne možemo voljeti na
potpuno isti način na koji volimo
nekoga fizički prisutnog. Na primjer,
naša su osjetila zbunjena pred
njegovom stvarnom prisutnošću u
Euharistiji: „Vid, opip i okus varaju
se“, podsjeća nas sveti Toma
Akvinski.[3] Ovo je čudan način za
rast intimnosti s nekim! U početku se
može činiti nedostatnim. Zato
zahtijeva preodgoj osjetila, proces
koji nije ni trenutačan ni
jednostavan. "Ah, tko me može
izliječiti?" napisao je sveti Ivan od
Križa, koji je – kao i svi vjernici –
iskusio taj proces neprestanog
učenja. "Predaj mi se sada istinski;
nemoj mi više slati glasnike, jer mi
oni ne mogu reći ono što žudim
čuti."[4]



Naučiti uspostaviti odnos s Bogom
koji se otkriva, a ipak ostaje skriven
nije posao jednog dana, niti je to
zadatak koji možemo sami izvršiti.
Sami su apostoli od samog početka
trebali posebnu pomoć da uđu u taj
novi način spoznaje i ljubavi. Isus je
obećao tu pomoć u Duhu Svetom, jer
On je taj koji im "objavljuje uskrsloga
Gospodina, podsjeća na njegovu riječ
i otvara im um za razumijevanje
njegove smrti i uskrsnuća. On čini
prisutnim Kristovo otajstvo (...) da ih
dovede u zajedništvo s Bogom."[5]

Zato u poznatoj kršćanskoj pjesmi
molimo Duha Svetoga da probudi
naša duhovna osjetila: "Dođi, Duše
Stvoritelju, pohodi duše svojih
vjernika i ispuni božanskom milošću
srca koja si stvorio. (…) Raspali naša
osjetila svojim svjetlom, izlij svoju
ljubav u naša srca i uz svoju
postojanu pomoć ojačaj naše slabo
tijelo."[6]



Sveci, i oženjeni i oni u celibatu,
naučili su to

Svi kršćani - neoženjeni i oženjeni,
mladi i stari, svećenici i laici - trebaju
naučiti umijeće da dopustimo da nas
privuče Bog koji se otkriva i skriva
na poseban način. Možda je kod onih
koji su primili dar celibata ili onih
koji su samci jasnije vidljiva ta
potreba da nauče ljubiti kroz vjeru.
Njihovi su životi također stvoreni za
davanje i primanje ljubavi, ali im
nedostaje fizička prisutnost druge
osobe s kojom bi dijelili svoje
svakodnevno postojanje i intimu.
Ipak, čak i u bračnom životu, samo
Isus Krist može u potpunosti
zadovoljiti duboku potrebu svakog
supružnika za ljubavlju. U oba
slučaja, kao i kod prvih učenika, Duh
Sveti je taj koji omogućuje ovu
preobrazbu.

Eduardo Ortiz de Landázuri, [7]
liječnik i supernumerarij Opusa Dei,



oženjen Laurom Buscom, jednom je
rekao da je od svetog Josemarije
naučio prije svega dvije stvari: voljeti
svaku osobu – sa svim njezinim
uobičajenim nedostacima i
ograničenjima – jer je svaku od njih
vidio kao dijete Božje; i otkriti u
uobičajenim aktivnostima
svakodnevnog života nadnaravnu,
duhovnu, božansku dubinu.[8] I
jedno i drugo zahtijeva gledanje
izvan površine, onkraj onoga što
nam se pojavljuje pred očima, i
shvaćanje prave vrijednosti ljudi, pa
čak i u najmanjim stvarima. “Ljudi
imaju plošni pogled na život, prionuo
uz zemlju, dvodimenzionalan. - Kad
budeš živio nadnaravnim životom,
dobit ćeš od Boga treću dimenziju:
visinu i s njom reljef, težinu i
obujam.”[9]

Taj novi način sagledavanja
stvarnosti posebno je važan u teškim
trenucima. Godinama kasnije, nakon
što mu je dijagnosticiran rak,



Eduardo je pisao o svom iskustvu
bolesti u lokalnim novinama. Nakon
što je pročitao njegovo
svjedočanstvo, drugi pacijent —
ateist — napisao mu je pismo u
kojem mu se zahvalio i ispričao
koliko je bio duboko dirnut. Eduardo
je odgovorio: "Možete biti sigurni da
sam, kao liječnik, potpuno uvjeren da
Gospodin uvijek postavlja svoj šator
uz bolesnike. On im čini veliko
dobro. Njihove uši postaju osjetljivije
i njihov vid dublji."[10]

Sveci su veliki majstori suptilnih
Božjih znakova i oni koji su najbolje
naučili vidjeti, razumjeti i voljeti na
ovaj novi način. Sveti Josemaría
naučio je zamjećivati Božju
prisutnost čak i u stvarima koje se
mogu činiti posve uobičajenima. Dok
je bio tinejdžer, pogled na otiske
stopala koje su u snijegu ostavili neki
karmelićani zapalio je plamen
njegova poziva. U svojim ranim
svećeničkim godinama, živeći s vrlo



malo, usudio se zamoliti svog anđela
čuvara da ga ujutro probudi. Kasnije,
tijekom Španjolskog građanskog rata,
izašao je iz dubokog unutarnjeg
nemira kada je, pronašavši drvenu
ružu — dio oltarne pale uništene
crkve — shvatio da mora nastaviti
putem koji mu je Bog odredio. Još
kasnije, odrastajući u tom načinu
gledanja, ispunit će svoj dom
predmetima koji su budili osjećaj
Božje prisutnosti, ovog novog načina
komunikacije s Isusom.

Sveci su naučili biti vođeni i voljeti
kroz svoja duhovna osjetila. A
njihova misija sada je “probuditi
želju za Bogom u onima koji imaju
milost da im se približe.”[11]

Proces koji uzima u obzir naše
slabosti

Kad je Isus uzašao na nebo i poslao
svoga Duha da na novi način bude sa
svakim od nas do svršetka svijeta (Mt



28,20), što nam je točno nudio? Što je
to što nam On i danas nudi?

Isus zna koliko nam je teško upoznati
ga i ljubiti ga. Nemamo velikog
svećenika koji nije u stanju suosjećati
s našim slabostima, kaže sveti Pavao
(Heb 4,15). Isus zna da je čežnja za
zajedništvom koja živi u svakome od
nas ranjena grijehom. Zato tako često
djelujemo slijepo, vođeni lažnim
očekivanjima ili iskrivljenim
osjećajem vlastite vrijednosti. Duh
Sveti dolazi iscijeliti ovu čežnju za
davanjem i primanjem ljubavi, kako
kod samaca tako i kod oženjenih. Bog
dolazi da nam pomogne pronaći
pravi izvor života, samoga sebe: „On
žeđa da čovjek žeđa za njim.”[12]

Duh kojeg je poslao Krist dolazi kako
bi učenicima vratio sposobnost da ga
upoznaju i ljube, čak i koristeći se,
povremeno, samim svojim grijesima.
Petar, na primjer, uči da njegova
izdaja nema posljednju riječ i da mu



ne mora zamagliti vid ili otvrdnuti
srce. Isus je taj koji oživljava njegov
život izvlačeći duboku ljubav iz
njegova srca, pitajući ga: Ljubiš li
me?, a zatim mu još jednom
povjerava poslanje: Pasi ovce moje
(Iv 21,17).

Kristovo uskrsnuće i silazak Duha
Svetoga na Pedesetnicu podsjećaju
nas da možemo primiti oganj koji
nam omogućuje spoznati i voljeti na
novi način bez obzira koliko godina
imamo ili što se dogodilo u našim
životima. Ernesto Cofiño, [13] na
primjer, već je imao više od pedeset
godina kada se odlučio dublje
otvoriti djelovanju Duha Svetoga.
Njegova je supruga primijetila da se
nešto u njemu promijenilo i, možda
da bi potaknula tu preobrazbu, rekla
je svećeniku koji je Ernestu duhovno
pomagao: „Ne znam što ste učinili s
mojim mužem... ali to je
prekrasno!”[14]



Ova ponuda od Gospodina, koja je
milost, dostupna je “svima onima
koji imaju veliko srce, iako su njihove
slabosti možda bile prilično
velike.”[15]

Snaga koju možemo oblikovati
zajedno s Bogom

Nakon što smo ispunjeni Duhom
Svetim, Gospodin nas šalje u misije
na mnogo različitih načina. On šalje
Mariju Magdalenu da navijesti
apostolima da je On uskrsnuo; On
šalje apostole da naviještaju
Evanđelje cijelom svijetu; možemo
zamisliti Martu, Mariju i Lazara kao
modele primanja Krista u svoj dom.
Svaki je svetac izraz ljubavi, vođen
Božjom ljubavlju. Ova podatnost ili
fleksibilnost naše sposobnosti ljubavi
prirodna je karakteristika ljudske
osobe koju Gospodin jača.
Zahvaljujući našoj slobodi, ne
robujemo svojim nagonima kao
životinje; nego smo sposobni birati



što ćemo voljeti, koliko ćemo voljeti i
kako ćemo voljeti.

Za bračne parove ova fleksibilnost
omogućuje im da oblikuju svoj
bračni život u skladu s različitim
fazama života. Ljubav doživljena na
početku udvaranja s vremenom, s
roditeljstvom, poprima nove nijanse i
može nastaviti rasti dok prolaze kroz
trenutke radosti i trenutke krize.
Kada je Božja ljubav u srcu tog
projekta, brak nalazi i sidro i
neiscrpan izvor ljubavi i života.
Tomás Alvira, [16] kasno u svom
životu, jednom se obratio grupi baka
i djedova i, oslanjajući se na vlastito
iskustvo, rekao: "Što je sedamdeset ili
osamdeset godina u usporedbi s
vječnošću? Ništa. Rečeno je da je, u
usporedbi s vječnošću, svaka osoba
uvijek mlada. Šesnaestogodišnji ili
osamnaestogodišnji dječak, s dobro
razvijenim mišićima, osjeća se
mladim kada starijoj osobi pomaže
ustati ili nositi nešto. Starija osoba



možda nema fizičku snagu za takve
stvari, ali može imati snažan duh,
osjećati se duhovno mladom i
pomoći mladima, našim unucima,
otvarajući im puteve i pokazujući im
dobre puteve koje znaju iz
iskustva.”[17] Na taj način ljudi svih
dobi otkrivaju svoj vlastiti način
ljubavi, nadahnut Duhom Svetim,
koji održava ljubav uvijek mladom,
koja teče iz vječnog i beskrajnog
Božjeg srca.

Ova fleksibilnost naše snage, naše
ljubavi, također je vidljiva u svojoj
nestalnoj prirodi: kada se javlja sa
silom, a mi se borimo da je
kanaliziramo kako bismo htjeli.
Vidimo to, na primjer, u nevjerama,
u onima koji hrane svjetovne želje ili
u onima koji pokreću otrovne ili
zlostavljačke veze. Ovi slučajevi često
odražavaju nekontrolirani oblik želje
da se voli i bude voljen, otkrivajući
koliko je duboko istočni grijeh ranio
ljudsku narav. “Sposoban sam učiniti



sva ona nedjela i zablude, koje su
počinile najpodlije osobe”, rekao je
sveti Josemaría.[18] Zato možemo
ponoviti molitvu svetog Augustina:
„Ljudsko je srce nedokučiv ponor,
Gospodine... Daleko je lakše izbrojiti
čovjeku vlasi nego izbrojiti njegove
osjećaje i pokrete njegova srca.”[19]

Usprkos tome, Kristov nas život
podsjeća da veličina sadržana u ovoj
snazi ljubavi može biti ne samo
otkupljena, već i čudesno oblikovana
Duhom Svetim. To vrijedi čak i u
situacijama kada je brak propao ili u
vremenima posebnih poteškoća.
Vidimo kako Isusova ljubav nježno
prima sve: djecu i starce, apostole u
najboljim godinama i one čiji se život
čini već sređenim. On nudi svoje
prijateljstvo i onima koji će sjeme
evanđelja nositi daleko od kuće i
onima koji će evangelizirati iz
vlastitog doma. Obilnu pozornost
posvećuje i onima koji se smatraju
njegovim protivnicima, poput



farizeja, saduceja i učitelja zakona,
pa čak pokušava privući i onoga koji
bi ga na kraju izdao: Judu
Iškariotskog. Njegova ljubav nije
samo prema njegovoj obitelji u
Nazaretu, njegovim bliskim
prijateljima ili onima iz njegova
kraja, nego prema svima koji se žele
otvoriti Božjoj ljubavi, bez obzira na
njihovu situaciju: oni su njegova
obitelj (usp. Mk 3,35).

Ova velika fleksibilnost u našoj
sposobnosti ljubavi, koju održava,
jača i oblikuje Duh Sveti, čini
mogućom veličinu i braka i celibata.
Bujica ljubavi koja izvire iz ljudskog
srca može se usmjeriti prema
supružniku i obitelji ili, slijedeći
Kristov primjer, preusmjeriti prema
velikoj Gospodinovoj obitelji, koja
živi kao što je On živio. Duh Sveti
prebiva u toj fleksibilnosti naše
sposobnosti ljubavi i uzdiže svaki
ljudski put. Iz tog razloga, slijedeći
učenja sv. Josemarije, prelat Opusa



Dei, mons. Fernando Ocáriz, podsjeća
nas da je "brak 'božanski put na
zemlji'", a da je celibat "poziv na
posebno poistovjećivanje s Isusom
Kristom, što također donosi sa sobom
veću sposobnost voljeti svakoga - čak
i ljudski govoreći, ali iznad svega
nadnaravno. Stoga celibat, u
odricanju od tjelesnog očinstva i
majčinstva, čini mogućim mnogo
veće duhovno majčinstvo ili
očinstvo."[20] Zato tradicionalna
molitva Duhu Svetom kaže: "Dođi,
Duše Sveti, ispuni srca svojih
vjernika. Zapali u njima oganj svoje
ljubavi. Pošalji Duha svoga i postat
će. I obnovit ćeš lice zemlje." Tada će
se nova srca stvoriti u svima nama, u
celibatu ili u braku, samcima ili
udovcima.

***

S Kristovom fizičkom odsutnošću i
izljevom Duha Svetoga na
Pedesetnicu, apostoli su ušli u novu



fazu. Sve je ostalo isto, a opet sve se
promijenilo. U određenom smislu,
misija je sada bila potpunije u
njihovim rukama. Nastavili bi raditi
iste stvari, ali sada s novom vrstom
autonomije. Ovo pokazuje koliko
Gospodin cijeni i vjeruje našoj
slobodi da ga nastavimo tražiti i da
nastavimo razlučivati i birati tijek
naše misije. Zato, na koji god put nas
Bog pozvao, rast kao apostola
uključuje istinsko formiranje tima s
Duhom Svetim. Iako se sreća ovdje
na zemlji ponekad može činiti
prolaznom, svatko tko živi u Duhu
Svetom pokazuje da, bilo u uspjehu
ili neuspjehu, Gospodin ostaje
prisutan i nastavlja nas privlačiti k
sebi. Svojom milošću On postupno
preobražava naša osjetila, tako da se
ne smirimo i ne zaustavimo, te da
otkrijemo koliko On želi da rastemo u
njegovoj ljubavi, sve do dana kada
nas zauvijek prigrli u Nebu.



[1] Pilar Urbano, Čovjek iz vile
Tevere, Žezlo, 2011.

[2] Benedikt XVI., Homilija, 26.
svibnja 2005.

[3] Sveti Toma Akvinski, Adoro te
devote.

[4] Sveti Ivan od Križa, Duhovna
pjesma, pjesme 6-7.

[5] Katekizam Katoličke Crkve, br.
737.

[6] Hvalospjev Veni Creator.

[7] Eduardo Ortiz de Landázuri
(1910.-1985.) bio je španjolski liječnik
specijalist interne medicine, poznat
po svom radu na Clínica Universidad
de Navarra i po dubokoj svijesti o
svom kršćanskom pozivu i
predanosti njezi pacijenata. Otvoren
je proces za njegovu kanonizaciju,
zajedno sa suprugom Laurom.



[8] Usp. Esteban López-Escobar,
Pedro Lozano, Eduardo Ortiz de
Landázuri, Palabra, Madrid 1994.,
267-268.

[9] Sveti Josemaría, Put, br. 279.

[10] Juan Antonio Narváez Sánchez,
doktor Ortiz de Landázuri. Un
hombre de ciencia al encuentro con
Dios, Palabra, Madrid 1997, 177.

[11] Sveti Ivan Pavao II., Homilija, 18.
listopada 1991.

[12] Sveti Augustin, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4.
Citirano u Katekizmu Katoličke
Crkve, br. 2560.

[13] Ernesto Cofiño (1899.-1991.) bio
je gvatemalski liječnik i pedijatar,
pionir u zdravlju djece u svojoj
zemlji. Život je posvetio brizi za
djecu i učiteljstvu, utječući svojim
kršćanskim životom na brojne
društvene inicijative. Bio je član



Opusa Dei i njegova je kauza za
beatifikaciju sada otvorena.

[14] José Luis Cofiño, José Miguel
Cejas Arroyo, Ernesto Cofiño, Rialp,
Madrid 2003., 122.

[15] Sveti Josemaría, Instrucción, 1-
IV-1934, br. 66. Citirano u Andrés
Vázquez de Prada, Utemeljitelj Opusa
Dei, sv. Ja, žezlo, 2001.

[16] Tomás Alvira (1906.-1992.) bio je
španjolski pedagog i znanstvenik,
doktor znanosti i srednjoškolski
profesor. Član Opusa Dei, poznat je
po zalaganju za odgoj mladih i
primjeru kršćanskog života u braku i
obitelji. Njegova i suprugina
kanonizacija je u postupku.

[17] Alfredo Méndiz, Tomás Alvira.
Vida de un educador (1906-1992),
Rialp, Madrid 2023, 289-290.

[18] Sveti Josemaría, Križni put, 14.
postaja.



[19] Sveti Augustin, Ispovijesti, knjiga
IV, XIV, 2.

[20] Mons. Fernando Ocáriz,
Pastoralno pismo, 20. listopada 2020.,
br. 22. Interni citat je iz Sv.
Josemarije, u Razgovorima, br. 92.

Gerard Jiménez Clopés i Andrés
Cárdenas Matute

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nastat-ce-nova-srca-brak-i-

apostolski-celibat-i/ (21.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nastat-ce-nova-srca-brak-i-apostolski-celibat-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nastat-ce-nova-srca-brak-i-apostolski-celibat-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nastat-ce-nova-srca-brak-i-apostolski-celibat-i/

	Nastat će nova srca: Brak i apostolski celibat (I)

