opusdei.org

Najbolji nacin za
pokazati zahvalnost

Petar pita kako i koliko
oprostiti. Isus preokrece pitanje
i uci ga da dopusti da mu bude
oprosSteno... poput izgubljenog
sina, koji je ponovno postao
vjeran Kroz povjerenje.

30.01.2024.

Petar Ce potaknuti Isusa da isprica
iznenadujucu prispodobu. Kao i
obi¢no, bez dlaka na jeziku, hrabro
pita koliko puta mora oprostiti bratu.
Da bi Gospodinu bilo lakse, nudi cak i
sedam puta, broj koji u Bibliji



oznacava puninu i obilje. Andrija
promatra prizor, zabavljen i
znatizeljan. Poznaje svog brata, ali
nije ba$ navikao na njegovu
spontanost. Medutim, na kraju ce
cijeniti Petrovu odvaznost jer iz nje
nastaje prispodoba koja je istodobno
njezna i tragicna, ali — zbog toga — i
puna duboke nade. Isus otkriva da
bozansko obilje nadilazi cak i
Petrove najodvaznije optimisticne
zamisli.

Shrvan dugovima

Prizor pripovijeda samo sveti Matej i
ima svu svjezinu nekoga tko vrlo
dobro poznaje novcice i njihovu
vrijednost. Kralj se odluci obracunati
sa svojim slugama. Ispunjen
strahom, pred njim se pojavljuje
sluga koji mu duguje deset tisuca
talenata. Razumljivo shrvan svojim
dugom, moZe samo skupiti hrabrosti
zatraZziti produljenje. Medutim,
iznenaduje ga dobrota njegova



gospodara: iz samilosti prema njemu
gospodar pusti onoga slugu i oprosti
mu dug (Mt 18,27). Oprasta sve
odjednom. Sluga takvo Sto nije
mogao ni sanjati. Zbunjen, napusta
mjesto ne shvacajuci u potpunosti
kraljevu velikodus$nost.

Ali njegovo ¢udenje prenosi se,
pojacava, na one od nas koji obracaju
pozornost na Isusov izvjestaj.

Ako je gospodareva reakcija bila
iznenadujuca, jos je viSe
iznenadujuci odnos sluge prema
poznaniku kojeg slucajno susrece
nakon Sto je bio s kraljem: zgrabi ga i
stade ga gusiti govoreci: ‘Plati Sto
dugujes’ (Mt 18,28). Cini se da u
molbama svog poznanika ne
prepoznaje one koje je sam izrekao
nekoliko trenutaka prije. On ostaje
nefleksibilan i zahtijeva ono Sto mu
pripada; on ne moZe oprostiti, iako je
dug njegovog poznanika trivijalan u



usporedbi s dugom koji mu je upravo
oprosten.

Koji je razlog za tu neosjetljivost koja
ga sprjeCava da se ponasa kao njegov
kralj? MoZda nije doista dopustio da
mu se oprosti. Njegov dug ga jos
uvijek tiSti. Ne uspijeva biti vjeran
sluga svome gospodaru jer nije
otkrio ljubav i radost onoga koji mu
je oprostio. Ne moZe zaboraviti
bogatstvo koje je dugovao; tako veliki
dar ne stane u njegovo srce. MozZda
se boji da Ce ga takva dobrota
progoniti u buducnosti. Deset tisu¢a
talenata je Sezdeset milijuna denara.
Radnik bi morao raditi sto Sezdeset
tisuca godina da skupi tu koli¢inu...

Ispunjavajuci nebo radoséu

Da bismo zaronili u ocean bozanske
slobode, da bismo malo razumjeli
zaSto Boga moZemo smatrati tako
sretnim kad mu dopustimo da nam
oprosti, potrebno nam je svjetlo
Duha Svetoga. Tek tada moZemo



shvatiti kako je moguce da je viSe
radosti na nebu zbog jednog greSnika
koji se kaje nego zbog devedeset i
devet pravednika kojima ne treba
obracenje (Lk 15,7). Sveti Toma
objasnjava da je ,,viSe u skladu s
BoZjom beskrajnom dobrotom
koristiti milosrde i oprost nego
kaznu. Zapravo, oprost prili¢i BoZjoj
prirodi, dok je kazna posljedica nasih
grijeha.”[1] Steta koju sami sebi
¢inimo vrijeda Boga; mozZemo Cak
reci da Ga boli. Isus trpi i preuzima
svu krivnju koju zasluZzujemo. On nas
Cisti svojom krvlju (usp. Otk 7,14) i
oblaci nas svojom osobom (usp. Gal
3,27).

Kao Sto je sveti Josemaria smatrao,
Gospodin nam ,,govori o naSem
nedostatku velikodusnosti, naSim
grijesima, nasim pogreskama; ali on
to ¢ini kako bi nas oslobodio od njih,
kako bi nam obecao svoje
prijateljstvo i svoju ljubav. Svijest da
je Bog nas Otac donosi radost naSem



obracenju: ona nam govori da se
vracamo u kucu naSega Oca.” [2]
Obracenje bi se moglo opisati kao
dopustanje Bogu da djeluje prema
nama kao Otac kakav jest. Stoga je
»,najbolji nacin da pokazemo svoju
zahvalnost Bogu da budemo
strastveno zaljubljeni u Cinjenicu da
smo njegova djeca.”[3]

Jednom se prilikom papa Franjo
osvrnuo na legendu o svetom
Jeronimu. Prica se da je, nakon Sto je
proveo mnogo godina prevodeci
Bibliju na latinski, slavio Badnjak u
betlehemskoj Spilji kada mu se
ukazalo Dijete Isus traZeci
rodendanski dar. Sveti Jeronim je
poceo nabrajati moguce darove, ali
Dijete nije bilo zadovoljno ni s
jednim. Sveti Jeronim je tada upitao
Sto Zeli, na Sto je Isus odgovorio: ,,daj
mi svoje grijehe". To je na neki nac¢in
najbolji dar koji Mu moZemo dati,
jedino Sto je iskljucivo nase. I ako Mu
damo svoje grijehe, oni nas prestaju



opterecivati; prestaju nam trovati
Zivote. Premda su vasi grijesi kao
grimiz, bit Ce bijeli kao snijeg; ako su
crveni kao grimiz, postat ¢e kao vuna
(Iz 1,18).

Vjernost traZenja oprosta

U jednom od svojih pastirskih
pisama Otac stavlja temelj nase
vjernosti u BoZju vjernost. ,,Vjera u
BoZju vjernost daje snagu nasoj nadji,
iako nas osobna slabost ponekad
navodi da ne budemo posve vjerni, u
malim stvarima ili moZda, ponekad,
u velikim stvarima. Tada se vjernost
sastojl u tome da, uz BoZju milost,
slijedimo put izgubljenog sina (usp.
Lk 15,11-32)”[4].

Kako je moguce da je put natrag dio
nase vjernosti? Mozda zato Sto
traZeci oproStenje prihvacamo da
smo gresnici i da se trebamo spasiti.
Ignorirati zlo u sebi znacilo bi se
zatvoriti u zatvor svojih slabosti. Ali
Bog je uspostavio sakrament koji



blagoslivlja put natrag i dopusta nam
da njime krenemo, da ozdravimo.

Jednostavan - ili, ponekad, ne tako
jednostavan - ¢in povratka kuci ve¢
ukljucuje ljubav prema Bogu na vrlo
poseban nacin. Pokazujemo mu da
¢vrsto vjerujemo da je dobar i vjeran.
Molimo Ga da nam vrati ono $to smo
slomili jer znamo da nije dobro biti
daleko od Njega. Cak se usudujemo
traziti joS veci dar od onoga Sto smo
izgubili. Dopustamo Mu da nas voli,
iako to ne zasluZujemo. A ako to nije
dovoljno, znamo da bismo mogli opet
zalutati s pravoga puta. Ali
prihva¢amo hodati putem natrag do
Njega kad god je to potrebno, brzo i
radosno, zaraziti se radoS¢u onoga
koji nas ¢eka kod kuce... ili na putu,
jer Bog nam dolazi ususret; On nema
strpljenja Cekati. DopuStaju¢i mu da
nam oprosti, prihva¢amo Zivjeti u
dugovima i cijenimo $to je On nas
jamac.



Nakon povratka, vjernost zahtijeva
od nas da ,,ostanemo u stalnoj
budnosti, jer vjerovati svojoj jadnoj
snazi nije preporucljivo."[5] Izabrati
Njega znaci boriti se, ali prihvacanje
borbe rada slobodu. I ,uz BoZju
pomoc¢, mozemo biti vjerni. MoZemo
napredovati na putu poistovjec¢ivanja
s Kristom, tako da nasi nacini
razmisSljanja, ljubavi, gledanja na
ljude i svijet postaju sve viSe i viSe
njegovi, kroz trajni pocetak i
zapocinjanje.”[6]

Bog prvi

U nekim zemljama Latinske Amerike
postoji izreka koja izrazava kako
svoje planove podvrgavamo Bogu,
poput klasicnog Deo volente, ili "ako
Bog da". Kazu, na primjer, ,Prvo Bog
[primero Dios], sutra ¢u posjetiti
svoju majku." Dopustiti sebi da nam
bude oprosteno znaci pustiti Boga da
bude prvi, dopustiti mu da ima
prednost. To znaci prihvatiti da nas



On voli viSe nego mi sami sebe i
odgovoriti sveobuhvatnom,
zahvalnom ljubavlju.

»Krscanski poziv, u svim svojim
posebnim izrazima, Bozji je poziv na
svetost. To je poziv Bozje ljubavi na
nasu ljubav, u odnosu u kojemu je
BoZja vjernost uvijek na prvom
mjestu: vjeran je Gospodin (2 Sol 3,3;
usp. 1 Kor 1,9).“ [7] To je, dakle, lako
razumljivo da ,nasa vjernost nije
nista drugo nego odgovor na BoZju
vjernost. Bog koji je vjeran svojoj
rijeci, koji je vjeran svome
obecanju.”[8] Petar pita kako i koliko
oprastati. Isus okrece pitanje i uci ga
da dopusti da mu bude oprosteno:
Bog prvi. Ako Zelimo voljeti Boga, biti
mu vjerni, dijeliti njegovu ljubav i
oprostiti onima koji su nas uvrijedili,
moramo nauciti dopustiti da njegova
vjernost i njegov vjecni savez djeluju
u nama.



Razmetni sin ponovno je otkrio da je
jedina osoba koja ga istinski voli u
domu koji je napustio. Ponovno se
pouzdao u ocevu vjernost; ponovno
je postao vjeran na nacin na koji je
mogao: povjeravanjem. Doista, u
mnogim jezicima korijen rijeci za
povjerenje je “vjernost”.

Ljudi koji su uzivali u bogatstvu
izgubljenog sina, napustili su ga, ali
njegov otac je i dalje bio njegov otac.
Sumnjao je da viSe ne zasluZuje da ga
zovu oCevim sinom. U stvarnosti, on
to nikada nije zasluZio: darovi se ne
zasluzuju. Ono Sto je bilo vazno bilo
je dopustiti svom ocu da nastavi biti
ono Sto je oduvijek bio: ponosni otac.
I premda je vrlo malo razumio, sin se
usudio vratiti. Usudio se zamoliti za
oproStenje jer je nazreo oCevo
milosrdno srce, iako nije mogao
pojmiti koliko je bio voljen.

,Sto znaci sagraditi ku¢u na stijeni?”
upitao je jednom papa Benedikt XVI.



»,Graditi na stijeni znaci prije svega
graditi na Kristu i s Kristom. [...] To
znacli graditi s Nekim tko nam,
poznavajuci nas bolje nego mi sami
sebe, kaZe: Dragocjen si u mojim
oCima i Cascen, i ja te ljubim (Iz 43,4).
To znaci graditi s Nekim, tko je uvijek
vjeran, Cak i kad nam nedostaje
vjere, jer se ne moze odreci samoga
sebe (usp. 2 Tim 2,13). To znaci
graditi s Nekim tko neprestano gleda
s visoka na ranjeno srce Covjeka i
govori: Ne osudujem te, idi i ne
grijesSi vise (usp. Iv 8,11). To znaci
graditi s Nekim tko s Kriza pruza
ruke i u vjecnosti ponavlja: ‘O
Covjece, Zivot svoj dajem za tebe jer
te ljubim.””[9]

Oprastanje duZnicima nasim

Odgovarajuci na Petrovo pitanje o
“uvjetima” oprostenja, Isus govori o
kralju koji niSta ne postavlja: on
oprasta, i to je dovoljno. Samo iz
takvog oproStenja, samo iz Bozjeg



oprostenja, sposobni smo voljeti sami
sebe do kraja (Iv 13,1). OpraStanje
drugima ponekad moze ukljucivati
herojsku i ekstremnu vjernost
bozanskoj poruci bezuvjetne ljubavi
za sve ljude. To znaci prepoznati
druge kao BoZji dar, kao Sto je to
ucinio sveti Pavao govoreci
EfeZanima, ,Ne prestajem
zahvaljivati za vas, sjecajuci vas se u
svojim molitvama“ (Ef 1,16).

Ako Zelimo biti vjerni, najbolje je
razmiSljati, radovati se i pouzdati se
u BoZju vjernost. ,Dok napredujemo
u duhovnom Zivotu, slijedeci poticaje
Duha koji prodire u BoZju nutrinu,
razmisljajmo o slatkoci
Gospodinovoj, kako je On dobar u
sebi. Zamolimo i mi, s psalmistom, da
uzivamo u slasti Gospodnjoj, ne
promatrajuci svoje srce, nego njegov
hram, govoreci s istim psalmistom:
Kad mi je duSa klonula u meni,
spominjem te se.”[10]



Svatko od nas traZi oproStenje
najbolje Sto moZe, ali Bog uvijek
odgovara veli¢inom,
personalizirajuci svoju naklonost
prema svakoj osobi. Ovako Zelimo
oprostiti, a ne automatski ili hladno.
Stav oca izgubljenog sina uci nas
kako to uciniti. SuoCen s sinovljevom
oStrom samoosudom, otac ga
prekida, pokretom Kkoji, ne govoreci
nista, govori sve: ,Sine moj, Sto to
govoriS...?” Oca ne zanima taj govor,
svecan i odvojen od stvarnosti
njegove ljubavi. Vidi samo sina koji
je nemocan, gladan i dolazi kuci.

Kad vidimo oc¢evu reakciju, moZemo
se sjetiti Isusovih rijeci o vjernim
slugama koji su budno iScekivali
svoga gospodara: Zaista, kazem vam,
pripasat Ce se, posaditi ih za stol pa
Ce pristupiti i posluZivati ih. (Lk
12,37). Uciteljev pristup je
nekonvencionalan, ali oCev je jos

.....

postovao, udaljio se od obitelji i



protratio svoje nasljedstvo. Ali otac
ga daruje bezbrojnim darovima,
poziva na glazbu i slavlje, nudi mu
ugojeno tele. Isus ne Stedi detalje u
0vo0j pripovijesti: otac istr¢ava do
sina i grli ga, unato¢ mirisu svinja
koje je cuvao. Cijelo vrijeme ga je
Cekao, ne zaboravljajuci ga ni
trenutka, i ne zeli ga viSe izgubiti.

Djevica Marija nikada nije morala
moliti Boga za oprostenje, ali je bila
itekako svjesna da je njezina vjernost
utemeljena na stijeni Bozje ljubavi
prema njoj. Nikada nije sebi
prisvajala zasluge svoje vjernosti:
Velika mi djela ucini Svemoguci (Lk
1,49). Nekako je naslutila da joj je
dana milost muke i smrti njezina
Sina da je saCuva od grijeha. Osjecala
je 1 beskrajni dug, ali dug je nije
shrvao; ispunjavalo ju je zahvalnosScu
I, stoga, vjernoScu. Zato nam je mogla
oprostiti Sto smo njezina Sina pribili
na kriz... I docekati nas kao dar BoZji.



[1] Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologica II-11, q.21, a.2, c.

[2] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 64.

[3] Sveti Josemaria, Kovacnica, br.
333.

[4] Mons. Fernando Ocariz,
Pastoralno pismo, 19-111-2020, br. 2.

[5] Sveti Josemaria, Pismo, 28-
I11-1973, br. 9.

[6] F. Ocariz, Pastoralno pismo, 19-
I11-2022, br. 3.

[7] Ibid, br. 4.
[8] Papa Franjo, Homilija, 15-1V-2020.

[9] Benedikt XVI., Susret s mladima u
Krakow-Blonie, 27-V-2006.



[10] Sveti Bernard, Propovijed 5 o
raznim temama, 4-5.

Diego Zalbidea - Carlos
Ayxela // Photo: Jackson David,
Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/najbolji-nacin-za-pokazati-

zahvalnost/ (20.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/najbolji-nacin-za-pokazati-zahvalnost/
https://opusdei.org/hr-hr/article/najbolji-nacin-za-pokazati-zahvalnost/
https://opusdei.org/hr-hr/article/najbolji-nacin-za-pokazati-zahvalnost/

	Najbolji način za pokazati zahvalnost

