
opusdei.org

Najbolji način za
pokazati zahvalnost

Petar pita kako i koliko
oprostiti. Isus preokreće pitanje
i uči ga da dopusti da mu bude
oprošteno... poput izgubljenog
sina, koji je ponovno postao
vjeran kroz povjerenje.

30.01.2024.

Petar će potaknuti Isusa da ispriča
iznenađujuću prispodobu. Kao i
obično, bez dlaka na jeziku, hrabro
pita koliko puta mora oprostiti bratu.
Da bi Gospodinu bilo lakše, nudi čak i
sedam puta, broj koji u Bibliji



označava puninu i obilje. Andrija
promatra prizor, zabavljen i
znatiželjan. Poznaje svog brata, ali
nije baš navikao na njegovu
spontanost. Međutim, na kraju će
cijeniti Petrovu odvažnost jer iz nje
nastaje prispodoba koja je istodobno
nježna i tragična, ali – zbog toga – i
puna duboke nade. Isus otkriva da
božansko obilje nadilazi čak i
Petrove najodvažnije optimistične
zamisli.

Shrvan dugovima

Prizor pripovijeda samo sveti Matej i
ima svu svježinu nekoga tko vrlo
dobro poznaje novčiće i njihovu
vrijednost. Kralj se odluči obračunati
sa svojim slugama. Ispunjen
strahom, pred njim se pojavljuje
sluga koji mu duguje deset tisuća
talenata. Razumljivo shrvan svojim
dugom, može samo skupiti hrabrosti
zatražiti produljenje. Međutim,
iznenađuje ga dobrota njegova



gospodara: iz samilosti prema njemu
gospodar pusti onoga slugu i oprosti
mu dug (Mt 18,27). Oprašta sve
odjednom. Sluga takvo što nije
mogao ni sanjati. Zbunjen, napušta
mjesto ne shvaćajući u potpunosti
kraljevu velikodušnost.

Ali njegovo čuđenje prenosi se,
pojačava, na one od nas koji obraćaju
pozornost na Isusov izvještaj.

Ako je gospodareva reakcija bila
iznenađujuća, još je više
iznenađujući odnos sluge prema
poznaniku kojeg slučajno susreće
nakon što je bio s kraljem: zgrabi ga i
stade ga gušiti govoreći: ‘Plati što
duguješ’ (Mt 18,28). Čini se da u
molbama svog poznanika ne
prepoznaje one koje je sam izrekao
nekoliko trenutaka prije. On ostaje
nefleksibilan i zahtijeva ono što mu
pripada; on ne može oprostiti, iako je
dug njegovog poznanika trivijalan u



usporedbi s dugom koji mu je upravo
oprošten.

Koji je razlog za tu neosjetljivost koja
ga sprječava da se ponaša kao njegov
kralj? Možda nije doista dopustio da
mu se oprosti. Njegov dug ga još
uvijek tišti. Ne uspijeva biti vjeran
sluga svome gospodaru jer nije
otkrio ljubav i radost onoga koji mu
je oprostio. Ne može zaboraviti
bogatstvo koje je dugovao; tako veliki
dar ne stane u njegovo srce. Možda
se boji da će ga takva dobrota
progoniti u budućnosti. Deset tisuća
talenata je šezdeset milijuna denara.
Radnik bi morao raditi sto šezdeset
tisuća godina da skupi tu količinu...

Ispunjavajući nebo radošću

Da bismo zaronili u ocean božanske
slobode, da bismo malo razumjeli
zašto Boga možemo smatrati tako
sretnim kad mu dopustimo da nam
oprosti, potrebno nam je svjetlo
Duha Svetoga. Tek tada možemo



shvatiti kako je moguće da je više
radosti na nebu zbog jednog grešnika
koji se kaje nego zbog devedeset i
devet pravednika kojima ne treba
obraćenje (Lk 15,7). Sveti Toma
objašnjava da je „više u skladu s
Božjom beskrajnom dobrotom
koristiti milosrđe i oprost nego
kaznu. Zapravo, oprost priliči Božjoj
prirodi, dok je kazna posljedica naših
grijeha.”[1] Šteta koju sami sebi
činimo vrijeđa Boga; možemo čak
reći da Ga boli. Isus trpi i preuzima
svu krivnju koju zaslužujemo. On nas
čisti svojom krvlju (usp. Otk 7,14) i
oblači nas svojom osobom (usp. Gal
3,27).

Kao što je sveti Josemaría smatrao,
Gospodin nam „govori o našem
nedostatku velikodušnosti, našim
grijesima, našim pogreškama; ali on
to čini kako bi nas oslobodio od njih,
kako bi nam obećao svoje
prijateljstvo i svoju ljubav. Svijest da
je Bog naš Otac donosi radost našem



obraćenju: ona nam govori da se
vraćamo u kuću našega Oca.” [2]
Obraćenje bi se moglo opisati kao
dopuštanje Bogu da djeluje prema
nama kao Otac kakav jest. Stoga je
„najbolji način da pokažemo svoju
zahvalnost Bogu da budemo
strastveno zaljubljeni u činjenicu da
smo njegova djeca.”[3]

Jednom se prilikom papa Franjo
osvrnuo na legendu o svetom
Jeronimu. Priča se da je, nakon što je
proveo mnogo godina prevodeći
Bibliju na latinski, slavio Badnjak u
betlehemskoj špilji kada mu se
ukazalo Dijete Isus tražeći
rođendanski dar. Sveti Jeronim je
počeo nabrajati moguće darove, ali
Dijete nije bilo zadovoljno ni s
jednim. Sveti Jeronim je tada upitao
što želi, na što je Isus odgovorio: „daj
mi svoje grijehe". To je na neki način
najbolji dar koji Mu možemo dati,
jedino što je isključivo naše. I ako Mu
damo svoje grijehe, oni nas prestaju



opterećivati; prestaju nam trovati
živote. Premda su vaši grijesi kao
grimiz, bit će bijeli kao snijeg; ako su
crveni kao grimiz, postat će kao vuna
(Iz 1,18).

Vjernost traženja oprosta

U jednom od svojih pastirskih
pisama Otac stavlja temelj naše
vjernosti u Božju vjernost. „Vjera u
Božju vjernost daje snagu našoj nadi,
iako nas osobna slabost ponekad
navodi da ne budemo posve vjerni, u
malim stvarima ili možda, ponekad,
u velikim stvarima. Tada se vjernost
sastoji u tome da, uz Božju milost,
slijedimo put izgubljenog sina (usp.
Lk 15,11-32)”[4].

Kako je moguće da je put natrag dio
naše vjernosti? Možda zato što
tražeći oproštenje prihvaćamo da
smo grešnici i da se trebamo spasiti.
Ignorirati zlo u sebi značilo bi se
zatvoriti u zatvor svojih slabosti. Ali
Bog je uspostavio sakrament koji



blagoslivlja put natrag i dopušta nam
da njime krenemo, da ozdravimo.

Jednostavan - ili, ponekad, ne tako
jednostavan - čin povratka kući već
uključuje ljubav prema Bogu na vrlo
poseban način. Pokazujemo mu da
čvrsto vjerujemo da je dobar i vjeran.
Molimo Ga da nam vrati ono što smo
slomili jer znamo da nije dobro biti
daleko od Njega. Čak se usuđujemo
tražiti još veći dar od onoga što smo
izgubili. Dopuštamo Mu da nas voli,
iako to ne zaslužujemo. A ako to nije
dovoljno, znamo da bismo mogli opet
zalutati s pravoga puta. Ali
prihvaćamo hodati putem natrag do
Njega kad god je to potrebno, brzo i
radosno, zaraziti se radošću onoga
koji nas čeka kod kuće... ili na putu,
jer Bog nam dolazi ususret; On nema
strpljenja čekati. Dopuštajući mu da
nam oprosti, prihvaćamo živjeti u
dugovima i cijenimo što je On naš
jamac.



Nakon povratka, vjernost zahtijeva
od nas da „ostanemo u stalnoj
budnosti, jer vjerovati svojoj jadnoj
snazi nije preporučljivo."[5] Izabrati
Njega znači boriti se, ali prihvaćanje
borbe rađa slobodu. I „uz Božju
pomoć, možemo biti vjerni. Možemo
napredovati na putu poistovjećivanja
s Kristom, tako da naši načini
razmišljanja, ljubavi, gledanja na
ljude i svijet postaju sve više i više
njegovi, kroz trajni početak i
započinjanje.”[6]

Bog prvi

U nekim zemljama Latinske Amerike
postoji izreka koja izražava kako
svoje planove podvrgavamo Bogu,
poput klasičnog Deo volente, ili "ako
Bog da". Kažu, na primjer, „Prvo Bog
[primero Dios], sutra ću posjetiti
svoju majku." Dopustiti sebi da nam
bude oprošteno znači pustiti Boga da
bude prvi, dopustiti mu da ima
prednost. To znači prihvatiti da nas



On voli više nego mi sami sebe i
odgovoriti sveobuhvatnom,
zahvalnom ljubavlju.

„Kršćanski poziv, u svim svojim
posebnim izrazima, Božji je poziv na
svetost. To je poziv Božje ljubavi na
našu ljubav, u odnosu u kojemu je
Božja vjernost uvijek na prvom
mjestu: vjeran je Gospodin (2 Sol 3,3;
usp. 1 Kor 1,9).“ [7] To je, dakle, lako
razumljivo da „naša vjernost nije
ništa drugo nego odgovor na Božju
vjernost. Bog koji je vjeran svojoj
riječi, koji je vjeran svome
obećanju.”[8] Petar pita kako i koliko
opraštati. Isus okreće pitanje i uči ga
da dopusti da mu bude oprošteno:
Bog prvi. Ako želimo voljeti Boga, biti
mu vjerni, dijeliti njegovu ljubav i
oprostiti onima koji su nas uvrijedili,
moramo naučiti dopustiti da njegova
vjernost i njegov vječni savez djeluju
u nama.



Razmetni sin ponovno je otkrio da je
jedina osoba koja ga istinski voli u
domu koji je napustio. Ponovno se
pouzdao u očevu vjernost; ponovno
je postao vjeran na način na koji je
mogao: povjeravanjem. Doista, u
mnogim jezicima korijen riječi za
povjerenje je “vjernost”.

Ljudi koji su uživali u bogatstvu
izgubljenog sina, napustili su ga, ali
njegov otac je i dalje bio njegov otac.
Sumnjao je da više ne zaslužuje da ga
zovu očevim sinom. U stvarnosti, on
to nikada nije zaslužio: darovi se ne
zaslužuju. Ono što je bilo važno bilo
je dopustiti svom ocu da nastavi biti
ono što je oduvijek bio: ponosni otac.
I premda je vrlo malo razumio, sin se
usudio vratiti. Usudio se zamoliti za
oproštenje jer je nazreo očevo
milosrdno srce, iako nije mogao
pojmiti koliko je bio voljen.

„Što znači sagraditi kuću na stijeni?”
upitao je jednom papa Benedikt XVI.



„Graditi na stijeni znači prije svega
graditi na Kristu i s Kristom. [...] To
znači graditi s Nekim tko nam,
poznavajući nas bolje nego mi sami
sebe, kaže: Dragocjen si u mojim
očima i čašćen, i ja te ljubim (Iz 43,4).
To znači graditi s Nekim, tko je uvijek
vjeran, čak i kad nam nedostaje
vjere, jer se ne može odreći samoga
sebe (usp. 2 Tim 2,13). To znači
graditi s Nekim tko neprestano gleda
s visoka na ranjeno srce čovjeka i
govori: Ne osuđujem te, idi i ne
griješi više (usp. Iv 8,11). To znači
graditi s Nekim tko s Križa pruža
ruke i u vječnosti ponavlja: ‘O
čovječe, život svoj dajem za tebe jer
te ljubim.’”[9]

Opraštanje dužnicima našim

Odgovarajući na Petrovo pitanje o
“uvjetima” oproštenja, Isus govori o
kralju koji ništa ne postavlja: on
oprašta, i to je dovoljno. Samo iz
takvog oproštenja, samo iz Božjeg



oproštenja, sposobni smo voljeti sami
sebe do kraja (Iv 13,1). Opraštanje
drugima ponekad može uključivati 
herojsku i ekstremnu vjernost
božanskoj poruci bezuvjetne ljubavi
za sve ljude. To znači prepoznati
druge kao Božji dar, kao što je to
učinio sveti Pavao govoreći
Efežanima, „Ne prestajem
zahvaljivati za vas, sjećajući vas se u
svojim molitvama“ (Ef 1,16).

Ako želimo biti vjerni, najbolje je
razmišljati, radovati se i pouzdati se
u Božju vjernost. „Dok napredujemo
u duhovnom životu, slijedeći poticaje
Duha koji prodire u Božju nutrinu,
razmišljajmo o slatkoći
Gospodinovoj, kako je On dobar u
sebi. Zamolimo i mi, s psalmistom, da
uživamo u slasti Gospodnjoj, ne
promatrajući svoje srce, nego njegov
hram, govoreći s istim psalmistom:
Kad mi je duša klonula u meni,
spominjem te se.”[10]



Svatko od nas traži oproštenje
najbolje što može, ali Bog uvijek
odgovara veličinom,
personalizirajući svoju naklonost
prema svakoj osobi. Ovako želimo
oprostiti, a ne automatski ili hladno.
Stav oca izgubljenog sina uči nas
kako to učiniti. Suočen s sinovljevom
oštrom samoosudom, otac ga
prekida, pokretom koji, ne govoreći
ništa, govori sve: „Sine moj, što to
govoriš…?” Oca ne zanima taj govor,
svečan i odvojen od stvarnosti
njegove ljubavi. Vidi samo sina koji
je nemoćan, gladan i dolazi kući.

Kad vidimo očevu reakciju, možemo
se sjetiti Isusovih riječi o vjernim
slugama koji su budno iščekivali
svoga gospodara: Zaista, kažem vam,
pripasat će se, posaditi ih za stol pa
će pristupiti i posluživati ih. (Lk
12,37). Učiteljev pristup je
nekonvencionalan, ali očev je još
neobičniji. Njegov ga sin nije
poštovao, udaljio se od obitelji i



protratio svoje nasljedstvo. Ali otac
ga daruje bezbrojnim darovima,
poziva na glazbu i slavlje, nudi mu
ugojeno tele. Isus ne štedi detalje u
ovoj pripovijesti: otac istrčava do
sina i grli ga, unatoč mirisu svinja
koje je čuvao. Cijelo vrijeme ga je
čekao, ne zaboravljajući ga ni
trenutka, i ne želi ga više izgubiti.

Djevica Marija nikada nije morala
moliti Boga za oproštenje, ali je bila
itekako svjesna da je njezina vjernost
utemeljena na stijeni Božje ljubavi
prema njoj. Nikada nije sebi
prisvajala zasluge svoje vjernosti:
Velika mi djela učini Svemogući (Lk
1,49). Nekako je naslutila da joj je
dana milost muke i smrti njezina
Sina da je sačuva od grijeha. Osjećala
je i beskrajni dug, ali dug je nije
shrvao; ispunjavalo ju je zahvalnošću
i, stoga, vjernošću. Zato nam je mogla
oprostiti što smo njezina Sina pribili
na križ... I dočekati nas kao dar Božji.



____________________________________________________________________________

[1] Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologica II-II, q.21, a.2, c.

[2] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 64.

[3] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
333.

[4] Mons. Fernando Ocáriz,
Pastoralno pismo, 19-III-2020, br. 2.

[5] Sveti Josemaría, Pismo, 28-
III-1973, br. 9.

[6] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 19-
III-2022, br. 3.

[7] Ibid, br. 4.

[8] Papa Franjo, Homilija, 15-IV-2020.

[9] Benedikt XVI., Susret s mladima u
Kraków-Błonie, 27-V-2006.



[10] Sveti Bernard, Propovijed 5 o
raznim temama, 4-5.

Diego Zalbidea – Carlos
Ayxelà // Photo: Jackson David,
Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/najbolji-nacin-za-pokazati-

zahvalnost/ (20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/najbolji-nacin-za-pokazati-zahvalnost/
https://opusdei.org/hr-hr/article/najbolji-nacin-za-pokazati-zahvalnost/
https://opusdei.org/hr-hr/article/najbolji-nacin-za-pokazati-zahvalnost/

	Najbolji način za pokazati zahvalnost

