
opusdei.org

Moliti nije lako

Uvijek se mora učiti hodati.
Pravi napredak duhovnog
života ne sastoji se u nizanju
ekstazâ, nego u tome da
možemo ustrajati u teškim
vremenima: hodati, hodati,
hodati…

22.05.2021.

Draga braćo i sestre!

Vodeći se Katekizmom u ovoj ćemo
katehezi govoriti o živom iskustvu
molitve, pokušavajući pokazati neke
vrlo uobičajene teškoće koje se



moraju prepoznati i prevladati.
Moliti nije lako: u molitvi se javljaju
mnoge teškoće. Treba ih poznavati,
prepoznati i prevladati.

Prvi problem s kojim se susreće
molitelj jest rastresenost (usp. KKC,
2729). Počneš moliti, a misli vrludaju,
lete na sve strane; srce ti je negdje
drugdje, i um ti je tamo…
rastresenost u molitvi. Molitvu često
prati rastresenost. Čovjekovom je
umu, naime, teško dugo se zadržati
na samo jednoj misli. Svi mi
doživljavamo taj stalni vrtlog slika i
iluzija u stalnom pokretu, koji nas
prati čak i tijekom spavanja. I svi
znamo da nije dobro podleći toj
neurednoj sklonosti.

Borba da se stekne i sačuva
koncentraciju ne tiče se samo
molitve. Ako se ne postigne dovoljan
stupanj koncentracije, ne može se
niti uspješno učiti niti dobro raditi.
Sportaši znaju da se natjecanja ne



osvajaju samo tjelesnim vježbanjem,
nego i mentalnom disciplinom:
posebno sposobnošću da se
usredotoče i očuvaju budnom
pažnju.

Rastresenosti nisu nešto zbog čega bi
trebali osjećati krivnju u srcu, ali
protiv njih se valja boriti. U baštini
naše vjere ima jedna krepost koju se
često zaboravlja, ali koja je silno
prisutna u evanđelju. Zove se
„budnost“. Isus to snažno ističe:
„Budni budite. Molite“. Katekizam to
izričito spominje u svojoj pouci o
molitvi (usp. 2730). Isus često doziva
učenicima u pamet dužnost
trezvenog života, vođena mišlju da će
se prije ili kasnije On vratiti, poput
zaručnika sa svadbe ili gospodara s
putovanja. No, kako nam dan i čas
njegova povratka nisu poznati, sve su
minute našega života dragocjene i ne
bi ih se trebalo gubiti u rastresenosti.
U čas koji i ne znamo odjeknut će
glas našeg Gospodina: blažene one



sluge koje On toga dana zatekne
revne, još uvijek usredotočene na
ono što je zaista važno. Nisu se dali
rastresti svakom atrakcijom koja bi
im pala na um, već su pokušavali
hodati pravim putem, čineći dobro i
vršeći svoju zadaću. To je
rastresenost: mašta leti i leti… Sveta
Terezija je tu maštu koja vrluda na
sve strane u molitvi nazvala
„kućnom ludom“: ona je kao luda
koja te tjera da se vrtiš u krug…
Moramo je zaustaviti i oprezno
strpati u kavez.

Nešto drugo vrijedi za vrijeme
suhoće. Katekizam to opisuje na ovaj
način: „srce je bezosjećajno, bez
ugode prema mislima, uspomenama
i čuvstvima, čak i duhovnima. To je
trenutak čiste vjere koja ostaje uz
Isusa u smrtnoj borbi i u grobu“ (br.
2731). Suhoća nas tjera da po cio dan
mislimo na Veliki petak, noć i Veliku
subotu: Isusa nema, u grobu je; Isus
je umro: sami smo. I to je misao



vodilja suhoće. Često ne znamo koji
su razlozi suhoće: to može ovisiti o
nama samima, ali i o Bogu koji
dopušta određene situacije iz
vanjskog ili unutarnjeg života.
Katkad se može dogoditi da te
glavobolja ili bol u jetri spriječe da
uđeš u molitvu. Razlog nam često
nije dobro poznat. Duhovni učitelji
opisuju iskustvo vjere kao
neprekidno izmjenjivanje razdoblja
utjehe i pustoši; trenuci kada je sve
lako, dočim su oni drugi trenuci baš
teški. Mnogo puta, kad nađemo
prijatelja, pitamo ga: „Kako si?“ –
„Ma, sve su mi lađe potonule“.
Mnogo puta smo „potonuli“, odnosno
nemamo osjećaja, nemamo utjehe,
ne znamo kako dalje. To su oni sivi i
tmurni dani… a ima ih, i to puno, u
životu! Ali opasnost je kad to sivilo
obuzme srce: kad ta „potonulost“
dopre do srca i ono od toga oboli… a
ima ljudi u čijem srcu vlada sivilo. To
je strašno: ne može se moliti, ne
može se oćutjeti utjeha u tmurnom



srcu! Odnosno nije se moguće nositi s
duhovnom suhoćom ako u srcu vlada
sivilo i tmurno raspoloženje. Srce
mora biti otvoreno i svijetlo da u
njega uđe Gospodinovo svjetlo. A ako
ne uđe, moramo ga čekati s nadom.
Ali mu ne smijemo dopustiti da
potone u sivilo.

Nadalje, nešto je sasvim drugo
duhovna lijenost (acedija), još jedna
mana, još jedan porok, koji je prava i
istiska napast protiv molitve i,
općenitije, protiv kršćanskog života.
Acedija je „stanoviti oblik klonuća
zbog popuštanja u askezi, smanjenja
budnosti i nehajnosti srca“ (KKC,
2733). To je jedan od sedam „glavnih
poroka“ jer, jačan preuzetnošću,
može dovesti do smrti duše.

Što nam je, dakle, činiti u tom
uzastopnom izmjenjivanju
oduševljenja i klonućâ duhom?
Uvijek se mora učiti hodati. Pravi
napredak duhovnog života ne sastoji



se u nizanju ekstazâ, nego u tome da
možemo ustrajati u teškim
vremenima: hodati, hodati, hodati…
A ako si umoran, zastani nakratko i
zatim nastavi hodati. Ali s
ustrajnošću. Prisjetimo se prispodobe
svetog Franje o savršenom veselju:
vrlina nekoga brata ne mjeri se
nebrojenim srećama koje pljušte s
Neba, nego u postojanom hodu, pa i
onda kad nismo priznati, i kad se s
nama rđavo postupa, i kad je sve
izgubilo okus početaka. Svi su sveci
prošli kroz tu „mračnu dolinu“ i
nemojmo se sablazniti ako, čitajući
njihove dnevnike, slušamo o
večerima bezvoljne molitve,
proživljenima bez imalo
zadovoljstva. Moramo naučiti reći:
„Čak i ako se čini da Ti, Bože moj,
činiš sve da prestanem vjerovati u
Tebe, ja se, naprotiv, nastavljam
utjecati tebi u molitvi“. Vjernici
nikada ne trnu molitve! Kadikad ona
može biti nalik Jobovoj, koji ne
prihvaća da se Bog prema njemu



odnosi nepravedno, prosvjeduje i
tuži se na njega. Ali, često je čak i
prosvjed pred Bogom način molitve
ili, kako je rekla ona starica, „ljutiti se
na Boga je također neka vrsta
molitve“, jer se mnogo puta dijete
naljuti na oca: to je jedan od načina
na koji se ophodi s ocem, jer ga
priznaje „ocem“, srdi se…

A i mi, koji smo mnogo manje sveti i
strpljivi od Joba, znamo da na kraju,
na kraju ovog vremena pustoši u
duši, u kojem smo uzdizali k Nebu
nijeme vapaje i mnogo onih „zašto?“
Bog će nam odgovoriti. Ne smije se
zaboraviti molitvu u kojoj pitamo
„zašto?“: to je molitva koju mole
djeca kad im neke stvari počnu biti
nejasne, a psiholozi to nazivaju
„dobom pitanja zašto?“, jer dijete pita
oca: „Tata, zašto ovo, zašto ono…?“
Ali tu trebamo biti na oprezu: dijete
ne sluša očev odgovor. Otac ni ne
počne odgovarati, a dijete već ispali
drugo „zašto?“. Zapravo jedino što



želi jest privući očev pogled na sebe; i
kad se malo naljutimo na Boga i
počnemo govoriti te zašto?,
privlačimo srce našega Oca prema
našoj bijedi, prema našoj teškoći,
prema našemu životu. Ali dà, imajte
hrabrosti reći Bogu: „Ali zašto…?“ Jer
ponekad je dobro malo se naljutiti,
jer nam pomaže probuditi taj
sinovski odnos s Ocem, odnos kćeri i
Oca, koji moramo imati s Bogom. Pa
čak i naše najteže i najgorče izraze,
On će prihvatiti očinskom ljubavlju i
smatrat će ih činom vjere i molitvom.
Hvala!

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/moliti-nije-lako/
(22.12.2025.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/moliti-nije-lako/
https://opusdei.org/hr-hr/article/moliti-nije-lako/

	Moliti nije lako

