
opusdei.org

Misa u Zagrebačkoj
katedrali

Mons. Ivan Šaško, pomoćni
biskup zagrebački održao je
homiliju na euharistijskom
slavlju spomendana sv.
Josemaríje Escriváe u
zagrebačkoj prvostolnici, 26.
lipnja 2009. u 18 sati

27.06.2009.

Liturgijska čitanja: Post 2, 4b-9.15; Ps
2, 7-12; Rim 8, 14-17; Lk 5,1-11

I. „Domine, ut videam – Gospodine,
da progledam!“ Tim je riječima sveti



Josemarija molio Boga da mu otkrije
što od njega želi; zašto ga poziva u
svećeničku službu; što to Bog želi, a
on ne shvaća. To je molitva svake
iskrene kršćanske duše: imati
odgovor, barem slutnju na koju se
može osloniti u hodu svoga poslanja.

Susresti Boga, vidjeti njegovu
veličinu i dar, čovjeka čini poniznim,
otkriva mu grješnost i slabost do one
mjere koju smo čuli u Evanđelju:
„Vidjevši to, Šimun Petar pade do
nogu Isusovih govoreći: 'Idi od mene!
Grješan sam čovjek, Gospodine!'“
Uvid u Gospodinovu volju nadilazi
naše planove i dojam o vlastitim
sposobnostima. Ali taj uvid je istinit;
taj susret je dovoljno snažan da se
izdrže sve kušnje.

Čitajući razmatranje o Izboru
Dvanaestorice današnji nam svetac
otkriva baš tu ljudsku nedostatnost.
On piše: „Oni prvi apostoli… vrijedili
su prema ljudskom mjerilu vrlo



malo… Nisu bili ni obrazovani, a baš
ni posebno nadareni“, s malo vjere,
častoljubivi… „To su jednostavni
ljudi, s pogrješkama i slabostima, s
riječima koje dopiru dalje nego
njihova djela. Pa ipak, Isus ih zove da
od njih stvori ribare ljudi…“ (Susret s
Kristom, 2-3) 

II. U evanđelju koje nam je
naviješteno nalaze se tri dojmljive
slike koje se izmjenjuju poput
filmskih isječaka. Nalazimo se na
Galilejskome jezeru. Zajednički
elementi u tim slikama su: lađa, ribe,
mreže i ribari. Što bismo, osim toga,
trebali vidjeti?

Najprije nam se Isus predstavlja kao 
učitelj mnoštva koje se gura oko
njega. Nakon propovijedanja
evanđelist govori o čudu neobična
ribolova. Kao treću sliku evanđelje
donosi prizor u kojemu Isus korjenito
mijenja život učenika. Koristeći
njihov ribarski posao, daje im



drukčiji znak. Petru kaže: «Ne boj se!
Odsada ćeš loviti ljude!»

To su izvanjske odrednice, no postoji
jedna koja je temeljna za nutarnju
povezanost, a to je snaga riječi. Ista
riječ, stvarateljska riječ prisutna je i
u naučavanju, i u čudu i u pozivu
učenika. Ona stvara slušatelje riječi,
ona čini ono što ljudski posao nije u
stanju, ona stvara učenike. 

III. „Izvezi na pučinu“ – zahtjevna
riječ protiv koje govori iskustvo,
okolnosti, vrijeme, moda i zato
istinsko čudo nisu mreže koje se
razdiru, već mreže koje su bačene na
njegovu riječ. Zapravo, hebrejski
pojam dabar što znači riječ više je od
zamjene za misao i od pokretača
ideja koju želimo izraziti. Dabar je
događaj, čin.

Mi smo, zapljusnuti mnoštvom riječi,
izgubili pozornost za jednu riječ –za
Božju riječ. Ako nam se to dogodilo,
ne čudi što nemamo povjerenja u



riječi. Stari su pak veliku važnost
davali upravo izgovorenoj riječi i
njezinoj snazi, blagoslovnim
molitvama ili izricanjima
prokletstva. U trenutku njihova
izgovaranja imale su nezadrživu
snagu, učinkovitost; tako da njima
riječi nisu bile tek prenošenje nauka. 
Dati nekomu riječ znači svojom
osobnošću i životom stajati iza
nečega, što se danas često izgubilo.

Danas ljudi ne traže riječ, već djela,
za što nisu krive riječi, već mi koji ih
se često ne pridržavamo, odnosno
svoja djela ne povezujemo s njihovim
značenjem. Put povratka u značenje
riječi leži u vraćanju svojih riječi u
svjetlo Božje riječi, u dopuštanju da
naš život po toj Riječi bude
postavljen u pitanje. Tada će i naše
riječi imati težinu, nešto značiti.
Ljudi trebaju riječi, jer trebaju djela.
Ne toliko naša nego Božja – opera
Dei.



IV. „Učitelju, svu smo se noć trudili i
ništa ne ulovismo, ali na tvoju riječ
bacit ću mreže.“ S jedne strane
rezignacija, iskustvo neuspjeha i
uzaludnosti, a s druge nada u još
jedan pokušaj – i to na Isusovu riječ.
Znam da poznajete takve prilike u
kojima ste se neizmjerno trudili,
mučili se, a rezultat je sasvim izostao.

Neka djeca u školi iznimno puno
rade, a ne dolaze do željenih
rezultata, čak ni do onoga što drugi
čine gotovo igrajući se. U potrazi za
poslom pokucali ste na bezbroj vrata
i napisali mnoštvo molbi, pa opet
ništa; pokušali ste razgovarati sa
svojim roditeljima, a oni vas ne žele
ni saslušati; kao supružnici tijekom
godina ste se udaljili toliko da jedno
drugomu nemate što reći.

U evanđelju je zanimljiv prjelazak iz
uspjeha u neuspjeh, kako bi se rodio
uspjeh. Naime, Isus s obale na kojoj
ga je okruživalo mnoštvo, na kojoj je



bio popularan, ulazi u onu istu lađu
kojom su apostoli noć ranije uzalud
ribarili. Ribara učiti ribolovu izgleda
kao da ribu učimo plivati. Zacijelo da
bi rijetkima ponos dopustio da nam
se neki nestručnjak miješa u posao,
ali Petra je uvjerila Isusova riječ. I
nemoguće je postalo mogućim. 

V. Zacijelo je teško, čuvši evanđelje, u
svome životu prijeći kao da se nije
ništa dogodilo. Nameće se pitanje:
želiš li i ti pokušati s Isusom? Ne
znači da će odmah pucati mreže od
ulova. Možda će biti dovoljan
uspješan razgovor i susret, pozitivna
iznenađenja. Ako vam život izgleda
kao more bez riba, ako imate dojam
da vam je život promašen, ne
predajte se i nemojte reći: to sve
ionako nema smisla. Pokušajte još
jedanput.

U našemu životu postoji nešto što se
može nazvati blagoslovljenim
promašajem, nešto što završetak



pretvara u početak. Konačno, u
životu sve ima svoju cijenu i nitko ne
postaje mudar bez učenja. Utjeha
koju bih s vama želio danas podijeliti
glasi: mi trebamo učiniti samo
moguće, a ono nemoguće čini Bog –
po nama.

Vjerujem da nas je ponovno
uznemirio «lov na ljude», odnosno
Isusova rečenica Petru: «Odsada ćeš
loviti ljude!» Razumljivo je da nas
svaki put malo zasmeta taj glagol, jer
nam asocijacije lete prema prisili,
prema oduzimanju slobode, no taj je
Isusov poziv puno životniji. Šteta što
se u hrvatskome prijevodu s grčkoga
ne čuje snaga toga glagola. Izvornik
veli: ese zogron. U grčkome jeziku se
ne radi samo o glagolu loviti (agréo),
već je on povezan s prilogom živo
(zos). Prošireniji prijevod bi mogao
glasiti: "Od sada ćeš skupljati žive
ljude, one koji posjeduju život." 



VI. U tim okvirima promatramo i
život svetoga Josemarije. On je tražio
i okupljao ljude, da bi ih Bog
ponovno vraćao u život. Volio je
jednostavne ljude, ne dijeleći ih po
kategorijama. On je znao da je Krist
postao čovjekom za sve i svakoga je
pozivao da svoj posao radi savjesno,
profesionalno i da se u tome poslu, u
načinu rada očituje kršćanska crta
nadahnuća i svjedočenja. Nije želio
ljude odvojiti od njihova rada i
života; nije stvarao posebne slojeve,
nego je proročki naglašavao važnost
prisutnosti u redovitome. Tako je bio
prihvaćan i u akademskim i u
radničkim ozračjima; prepoznat u
dobru na bolesničkim posteljama i u
mladenačkim traženjima.

Zbog toga me osobito privlači njegov
izraz kontemplacije usred svijeta iz
davne 1954. godine. Motrenje, zrenje,
uviđanje Boga u svome životu i radu,
dragocjenost je koja iznutra mijenja
kulturu i društvo. Posvećivanje rada



dopušta promatrati rad kao nešto što
odgaja i širi srce; kao služenje
bližnjemu i kao molitva.

Bio je svjestan da redovitost
kršćanskoga života nužno ulazi
najprije u susret, zatim u sukob, te
ponovno u susret s redovitošću
prevladavajućih trendova. Ne može
se danas biti kršćaninom ili
kršćankom i biti neprimijećen,
običan, utopljen. Biti kršćanin danas
znači biti vidljiv, izložen, do mjere
odbacivanja ili prihvaćanja. To je
prisutnost koja preobražava svijet – 
instaurare omnia in Christo.
„Rzumljiv je nemir, tjeskoba i
uznemirena zabrinutost onih, čija se
prirodno kršćanska duša ne može
pomiriti s osobnom i društvenom
nepravdom, za koju je ljudsko srce
sposobno.“ (Razgovori 110-111) 

VII. Dragocjeno je primijetiti još
nekoliko naglasaka, među kojima je
svakako isticanje kršćanske slobode.



Oslobođenost Kristom dokida strah;
ona je uvjerljiva i nije koristoljubna.
Iz te se slobode rađa jedinstvo,
nepodijeljenost života,
nepodijeljenost srca. Iz te se slobode
rađa ljubav, ponajprije prema Crkvi.
Braćo i sestre, sveti Josemarija nosio
je karizmu posvemašnje pripadnosti
Kristu i Crkvi, zahvaćajući sve
segmente društva i povezujući ih
ljepotom kršćanske ljubavi.

Osjetio je težinu siromaštva; osjetio je
bol rastanaka i smrti najbližih;
osjetio je milost koja je zadirala u
njegov život i gradio privrženost
svomu poslanju. Toliko toga što nas
treba nadahnjivati, a osobito
poniznost koja čini velika djela.
Učenici su na moru uvidjeli da je
svaki uspjeh Božje djelo. Ime Opus
Dei proročki poziva na vraćanje
pravomu izvorištu. Jer, kad god se
zaboravila ta prvotnost, čovjeku je
prijetila izgubljenost. To nas
izvorište, po najvećemu Božjem



djelu, Kristovoj muci, smrti i
uskrsnuću, treba radovati i voditi
prema vječnoj radosti.

Amen. 

+ Ivan Šaško

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/misa-u-zagrebackoj-
katedrali-2/ (21.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/misa-u-zagrebackoj-katedrali-2/
https://opusdei.org/hr-hr/article/misa-u-zagrebackoj-katedrali-2/
https://opusdei.org/hr-hr/article/misa-u-zagrebackoj-katedrali-2/

	Misa u Zagrebačkoj katedrali

