opusdei.org

Meni uciniste...

Clanak o tjelesnim djelima
milosrda, objavljen za crkveni
Jubilej milosrda. ,,Kako je sveti
Josemaria napisao, 'bolesnici su
On sam', odvazan izraz koji
odrazava zahtjevne rijeCi naSeg
Gospodina: 'Zaista, kazem
vam... meni uciniste!’

13.05.2018.

Nas se Bog nije ogranicio samo na
izreku da nas voli. On je taj koji nas
je oblikovao iz ilovace.[1] ,,BoZja ruka
nas je oblikovala: Bog je
umjetnik.“[2] Stvorio nas je na svoju



sliku i sebi sli¢ne i ¢ak postao ,jedan
od nas.“ [3] RijecC je postala tijelo,
radio je svojim rukama, nosio na
svojim ramenima teret jada svih
stoljeca i odlucio zadrzati rane svoje
ljubavi zauvijek kao trajan znak
nepokolebljive ljubavi. Stoga se mi
krséani ne zovemo samo djeca BoZja,
vec to uistinu jesmo.[4] Za Boga i
njegovu djecu ,Jjubav nikad ne moZe
biti samo apstrakcija. Po svojoj
prirodi, predstavlja nesto konkretno:
namjere, stavove i ponasanja koja se
prikazuju u svakodnevnom
Zivotu.“[5]

Sveti Josemaria upozorio nas je na
opasnost gledanja na krs¢anstvo kao
na skup poboznih aktivnosti, pri
Cemu propustamo razumjeti
povezanost izmedu njih i okolnosti
svakodnevnog Zivota, ukljuujuci
nuznost zadovoljavanja potreba
drugih Jjudi i otklanjanja nepravdi.
»Rekao bih da tko god ima takav stav
jos uvijek nije shvatio znacenje



Utjelovljenja. Sin BoZji uzeo je tijelo i
dusSu i glas Covjedji, dijelio je s nama
sudbinu, sve do te mjere da je iskusio
mucnu patnju smrti.“[6]

Pozvani na milost

U sceni posljednjeg suda koju je Isus
predstavio u Evandelju po Mateju,
jednako su pravednik i nepravednik
smeteni i pitaju naSeg Gospodina
kada su ga to vidjeli gladnog, golog ili
bolesnog 1 pomogli mu ili odbili mu
pomodi. [7] I nas Gospodin odgovara:
LZaista, kazem vam, Sto god uciniste
jednomu od ove moje najmanje brace,
meni uciniste.“[8] Ovo nije tek lijepa
fraza kao da nas je nas Gospodin tek
ohrabrivao da ga se sjecamo i
oponasamo Ga u nacinu na koji je
pokazivao milosrde. Isus je sveCano
izjavio: ,Zaista, kaZem vam, ... meni
uciniste.“ Na jedan se nacin ,sjedinio
sa svakim Covjekom“[9] jer svodi
ljubav na njen krajnji cilj: ,,Vece
ljubavi nitko nema od ove: da tko



Zivot svoj poloZi za svoje
prijatelje.“[10] Biti krs¢anin znaci uci
u bezuvjetnu ljubav BoZju,
ustupajuci nase Zivote ,,beskonacnoj
ljubavi Bozjoj.“[11]

U istoj sceni posljednjeg suda nas
Gospodin govori o gladi, Zedi,
boravljenju u tudinstvu, golotinji,
bolesti i uznistvu.[12] Djela milosrda
su ovdje ve¢ prisutna u glavnim
naznakama. Crkveni Oci Cesto su se
referirali na njih i pokrenuli danas
poznatu podjelu na tjelesna i
duhovna djela milosrda bez namjere
temeljitog nabrajanja svake ljudske
potrebe. Kako je vrijeme prolazilo,
duzZnost pokapanja mrtvih dodana je
djelima tjelesnog milosrda pracenog
duhovnim djelom molitve za Zive i
preminule.

U ovom i sljedecem Clanku pregledat
¢cemo djela u kojima je krScanska
mudrost sazela nas poziv za
milosrdem. Jer uistinu nije niSta



drugo nego poziv, i to univerzalni,
kada nas Gospodin kaZe svojim
ucenicima unatrag toliko godina:
»Budite milosrdni kao Sto je vas Otac
milosrdan.“[13] Djela milosrda
pomazu nam predociti si ovaj poziv u
konkretnim uvjetima. ,,Bilo bi divno
kada bi ste ih mogli zapamtiti kako bi
ih lakse bilo izvrsiti!“ predloZio je
Papa nedavno.[14]

Izravna solidarnost

Ako se osvrnemo oko sebe dok
gledamo na tjelesna djela milosrda,
moZemo prvotno pomisliti da suu
mnogim dijelovima svijeta
mogucnosti za prakticiranje tjelesnih
djela milosrda ne tako uobicajena.
Stolje¢ima unatrag, ljudski je Zivot
bio znatno viSe izloZen silama
prirode, cudljivosti ljudi i tjelesnim
slabostima. Danas, suprotno tome,
ima mnogo zemalja gdje je rijetko
potrebno pokopati preminule ili
zbrinuti beskuc¢nike (uz izuzetak u



slucajevima prirodnih katastrofa) jer
drZavne organizacije Cesto pruzaju
ove usluge. Usprkos tome, u mnogim
mjestima svako od djela tjelesnog
milosrdajos$ uvijek je Zuran
prioritet.Cak i u najrazvijenijim
zemljama, uz sigurnosnu mrezu koju
omogucavaju socijalne sluzbe,
moguce je naici na situacije velikog
materijalnog siromastva: takozvani
»cetvrti svijet“.[15]

Svi smo pozvani postati svjesni ovih
bolnih stvarnosti i razmotriti kako
moZemo pomoci otkloniti ih.
,2Moramo otvoriti oCi, moramo se
osvrnuti oko sebe i prepoznati kako
nas Bog poziva kroz ljude koji se
nalaze uz nas. Ne moZemo okretati
leda drugima, ignorirati ih zbog
prezauzetosti u svojim vlastitim
malim Zivotima. Isus nije tako Zivio.
Evandelja Cesto govore o Njegovom
milosrdu, sposobnosti da osjeti tugu i
dijeli potrebe drugih.“[16]



Prvi korak u tjelesnim djelima
milosrda je suosjecanje s onima koji
pate i onda kada ih ne poznajemo.
»Zabrinuti smo ne samo zbog
problema svake osobe nego jednako
tako osjecamo punu solidarnost s
nasim sugradanima u odbacivanju i
nesrecama koje trpi Citavo drustvo,
koje na nas djeluju na isti na¢in“.[17]
Na prvi pogled ova naklonost moze
se Ciniti hvale vrijedna, ali u
konacnici ne pretjerano korisna.
Ipak, solidarnost je tlo u kojem
milosrde moZe rastiijacati. RijeC
»solidarnost“, koja izvire iz latinske
rijeci solidum, oznacava vjerovanje o
pripadnosti cjelini na nacin da
uspone i padove drugih ljudi
osjecamo kao svoje. Iako je rijec
suvisla na opceljudskoj razini, svoju
punu snagu stjecCe u Zivotu krséana.
»Niste svoji!“[18] kaZe sveti Pavao
Korincanima (izjava koja bi ljude
mogla pogoditi kao prijetnja njihovoj
autonomnosti). Pa ipak jednostavno
prenosi misao izreCenu od nedavnih



Papa kako je CovjeCanstvo, a na
poseban nacin Crkva, ,velika obitelj“.
[19]

»Bratoljublje neka je trajno... Sjecajte
se uznika kao suuznici; zlostavljanih —
ta i sami ste u tijelu.“[20] Iako ljudski
gledano nije moguce usporedno
nositi svacije bolove i tugu, kao ni
nacdi rjeSenje za svaku materijalnu
potrebu, mi kr§¢ani ne mozZzemo tek
prati ruke od ovih briga jer volimo
BoZjim srcem; Bog je veci od nasih
srca i sve mu je poznato; “Bog je veci
od naSega srca i znade sve“.[21] Na
svetoj misi molimo Boga Oca da
»okrijepljeni tijelom i krvlju Tvoga
Sina i ispunjeni Duhom
Svetimpostanemo jedno tijelo i jedan
duh u Kristu,“[22] razmatramo
puninu onoga Sto je vec sad potiho
rastuca stvarnost, ,kao Suma gdje
¢vrsto drvece pruza solidarnost,
zajedniStvo, povjerenje, sigurnost,
sreéu, uravnotezZenost,
prijateljstvo.“[23]



Istinska kr$canska solidarnost
oblikuje se iznad svega u molitvi. U
vecini slucajeva necemo vidjeti
plodove ovih naSih molitava
izrazenih takoder u Zrtvama i
prikazivanju naSega rada, no
uvjereni smo da ,,sve one zaokruzuju
nas svijet kao Zivotna sila.“ [24] 1z
istog razloga Rimski misal sadrzi
veliki broj misa za razliCite potrebe,
odgovarajuci na potrebe svih djela
milosrda. Molitva vjernih na kraju
liturgije budi nasu zabrinutost za sve
crkve [25] i za sve musSkarce i Zene
tako da mozemo sa svetim Pavlom
reci: ,, Tko je slab, a ja da ne budem
slab? Tko se sablaZnjuje, a ja da ne
izgaram?“[26]

Solidarnost se otkrivaiu
sjednostavnim svakodnevnim
gestama Kkoje su u suprotnosti s
logikom nasilja, iskoriStavanja i
sebi¢nosti,“preispitujudi ,, svijet
ogorcene potrosnje“ koji je istodobno
»Svijet koji zlorabi Zivot u svim



njegovim formama.“[27] U stara
vremena u mnogim obiteljima bio je
obicaj poljubiti komad kruha koji je
pao na pod kao znak prepoznavanja
rada koji je bio potreban za
dobivanje te hrane i kao zahvala za
to Sto imamo nesto hranjivo za jelo.
Nahraniti gladne moZe se
konkretizirati time Sto dokraja
pojedemo ono Sto je pred nas
stavljeno, u izbjegavanju malih
hirova u obrocima, u kreativnom
iskoriStavanju ostataka hrane. Dati
Zednima piti moZe nas uputiti da
budemo paZzljiviji i ne rasipamo vodu
koja je oskudna u mnogim mjestima.
[28] Obuci gologa moZe ukljuciti vecu
brigu za nasu odjecu kako bi dulje
trajala, dijeljene robe djece medu
sobom, odricanje od zadnjih modnoh
trendova i tako dalje. Ova mala ili ne
tako mala odricanja mogu biti
milodari koji ¢e donijeti radost
potrebitima, kako je sveti Josemaria
ucio djeCake svetog Rafaela, ili
pridonijeti sredstvima humanitarne



pomoci. Nekoliko mjeseci unatrag
Sveti Otac je naglasio: ,Ako jubilej ne
dotakne dZep, nije istinski
jubilej.“[29]

Gostoprimstvo: neokretanje leda
nemoc¢nima

Roditelji, poCevsi od davanja
primjera, mogu puno uciniti da
pomognu svojoj djeci da Zive na ovaj
nacin ,uceéi ih da ne budu sebicni i
da velikodusno dio svog vremena
posvete pomazuci drugim manje
sretnim ljudima obavljajuci poslove
sukladne svojoj dobi u kojima mogu
na prakti¢an i nadnaravan nacin
pokazati brigu za bliZnje.“[30]
Buduci da milostinja treba
razlikovati prioritetno (bilo bi krivo
kada bi netko pokazivao veliku
zabrinutost za one koji Zive daleko i
ignorirao one koji su bliznji), borba
da se savlada sebi¢nost najceSce
pocinje kod kuce. Svi mi, mladi i
manje mladi, moramo nauciti



otvoriti o¢i za male svakodnevne
potrebe onih s kojima zZivimo.
Konkretno, pozvani smo brinuti o
Clanovima obitelji i prijateljima u
trenucima bolesti, a da njihovu
bolest ne promatramo kao
uznemiravanje nasih rutina koje
zahtijeva tek tehnicko rjeSenje.

» Ne zabaci me u starosti: kad mi
malaksu sile, ne zapusti me!'(Ps 71:9).
Ovo je molba starih koji se boje da ce
biti zaboravljeni i odbaceni.“[31]
Danas su na raspolaganju mnoga
napredna, znanstvena rjeSenja koja
omogucuju poboljSanje stanja
bolesnika, no ni jedno od ovih ne
moZe zamijeniti ljudsku brigu koju
pruZzaju oni koji bolesne i starije ne
vide kao smetnju vec kao Susret s
Kristom, Krista koji nas treba da se
pobrinemo za njega. Kako je sveti
Josemaria napisao, ,bolesnici su On*,
[32] odvazan izraz koji odrazava
zahtjevne rijec¢i nasSeg Gospodina:



SZaista, kazem vam, ... meni
uciniste!“[33]

»,Kada te vidjesmo bolesna ili u
tamnici i dodosmo k tebi?“[34]
Ponekad je izazov vidjeti Boga u
onima koji pate jer su zlovoljni,
zahtjevni ili samodostatni. Unatoc
tomu, bolesnici imaju i vece pravo na
nasu ljubav upravo zbog svoje
slabosti. BoZanski sjaj obasjava
osobine bolesnika koji sli¢i Kristu
koji pati: ,,Ne bijasSe na njem ljepote ni
sjaja da bismo se u nj zaglédali, ni
ljupkosti da bi nam se svidio.“[35]

Stoga briga za bolesne, starije i
umiruce zahtijeva veliko strpljenje i
velikoduS$nost u nasem vremenu
posebice kada njihova bolest traje
duZe vrijeme. Dobri Samaritanac
»,1mao je i svoje obveze i poslove“.
[36] Oni koji se odbijaju skrivati iza
hladnih rjeSenja koja u konacnici
dovode do odbacivanja ljudi koji,
ljudski govoreci, viSe ne mogu puno



doprinijeti, ve¢ suprotno tomu
pokazuju osnovnu briZljivost mogu
Cuti naSeg Gospodina kako im govori:
»~Ako to znate, blago vama budete li
tako i ¢inili!“[37] Jer za one koji su
brinuli o slabima Bog ¢uva njeznu
dobrodoslicu: ,,Dodite, blagoslovljeni
Oca mojega!“[38]

»Istinska mjera Covjecnosti,“ kaze
Benedikt XVI, ,izvorno je odredena u
patnji i patniku. Ovo vrijedi jednako
za pojedinca i drustvo. Drustvo koje
ne moze prihvatiti svoje ¢lanove koji
su u patnji i nesposobno je dijeliti
njihovu patnju i nositi je u nutrini
kroz suosjecajnost okrutno je i
necovjecno drustvo.“[39] Stoga nam
bolesni vracaju nasu ljudskost koja
ponekad nestaje u pomamnom ritmu
svakodnevnih nastojanja. Podsjecaju
nas da su stvari manje vazne od
ljudi, korist manje vazna od Zivota.

Neki ljudi bilo zbog toga Sto ih je Bog
pozvao ili osobnog izbora posvecuju



veliki dio svog vremena brizi za one
koji pate bez oCekivanja da Ce netko
primijetiti njihov trud. Iako se ne
pojavl]juju u turistickim vodicima,
oni su uistinu dio ljudskog nasljeda
jer nas uce da smo na svijetu kako bi
brinuli za druge.[40] Ovo je trajan
smisao gostoprimstva i dobrodoslice.

Rijetko smo pozvani pokapati mrtve,
no moZemo ispratiti umiruce i
njihove obitelji u njihovim
posljednjim danima i satima. Tako je
prisutnost na sprovodu uvijek vise
od ispunjavanje drustvene obveze.
Ako uzmemo u obzir najdublji
smisao ove geste, uvidjet cemo da je
ona izraz istinskog covjeStva
otvorenog vjecnosti. ,,Ovdje, takoder,
milost daje mir onima koji umiru i
onima koji ostaju dopustajuci im da
osjete da je Bog veci od smrtiidajeu
Njemu Cak i konacni rastanak
'vidimo se ponovo'.“[41]



Kreativnost: raditi s onim Sto
imamo

Izbjeglice koje emigriraju iz ratom
opustoSenih podrucja, nezaposleni,
,oni koji su vezani novim oblicima
ropstva u modernom drustvu“[42]
kao $to su ovisnost o drogama ili
kocki ili hedonizam... Vidimo tolike
materijalne potrebe oko nas i lako
moZemo biti preplavljeni
razmiSljanjem o tome Sto da radimo
ili gdje da poCnemo. Medutim,
iskustvo pokazuje da mnoge male
inicijative usmjerene olaksSavanju
poteskoca bliznjih pocinju s kim je
god moguce i s onim Sto nam je pri
ruci (Cesto s vecom kreativnosti i
dobrim humorom nego vremenom,
novcem ili javnom pomo¢i) i mogu
posti¢i mnogo dobrog. Jer
velikodu$nost koja ne trazi naknadu
stvara zahvalan odgovor koji
zauzvrat daje poticaj za nove
inicijative. Milost poti¢e milost[43] i
zarazna je. Tako se ispunjava



parabola iz Evandelja o goruSi¢inom
sjemenu: ,,Ono je doduSe najmanje od
svega sjemenja, ali kad uzraste, vece
je od svega povrca. Razvije se u stablo
te dolaze ptice nebeske i gnijezde mu
se po granama.“[44]

Potrebe svakog mjesta i mogucnosti
svake osobe razliciti su. Najbolji
pristup je poceti rad s onim $to nam
je priruci. S vremenom i Cesto prije
nego Sto oCekujemo vrata koja su se
Cinila trajno zatvorena pocinju se
otvarati. Pocinjemo dolaziti uznicima
iza reSetaka 1 uznicima tolikih
ovisnosti koji su napusteni od svijeta
koji ih je odbacio kad su se Cinili
slomljeni.

Primjerice, neki koji nisu mislili da
imaju vremena za ova djela milosrda
uslijed zahtjevnog radnog rasporeda
mogu naci nacin da preusmjere dio
svojeg truda prema pomaganju
drugima kako bi pobjegli od
besciljnog Zivota. Nastaju sinergije:



jedna osoba ima malo vremena koje
moZe posvetiti ovim djelima, ali
pruZza strucnost i povezanost. Druga,
s manje organizacijskih sposobnosti,
moZe pruZziti viSe sati u radu.
Umirovljenicima se moZe otvoriti
potpuno novi obzor, kao druga
mladost, u kojoj mogu prenijeti
obilno Zivotno iskustvo. ,,Neovisno o
razini obrazovanja ili bogatstva, svi
ljudi imaju nesto ¢ime mogu
doprinijeti izgradnji pravedne i
bratske civilizacije. Vjerujem da
svatko moZe puno nauciti na
primjeru velikodusnosti i
solidarnosti jednostavnih ljudi - ta
velika mudrost spoznaje kako uciniti
»,da hrana dospije dalje,“ koju nas
svijet toliko treba.” [45]

k k ock ok ok ok

U prisjecanju svojih najranijih
godina sveceniStva, sveti Josemaria
se podsjetio kako je odlazio u
siromasne Cetvrti u predgradima



Madrida ,.kako bi obrisao suze,
pomogao kome je bila potrebna
pomoc, donio malo topline djeci,
starima i bolesnima i kako bi primio
puno ljubavi za uzvrat te... svako
toliko, pljusak kamenja.“[46] Vec je
tada sanjao o inicijativama koje su,
uz mnoge druge koje promoviraju
kr$c¢ana 1 drugi ljudi dobre volje,
danas realnost u mnogim Kkrajevima
svijeta i koje moraju nastaviti rasti
quasi fluvium pacis - kao rijeka mira.
[47] ,Danas, za mene, to je san,
blagoslovljen san, koji ponovo
prozivljavam u toliko puno
predgrada velikih gradova gdje se
prema ljudima ponasamo s
njeznoscu, gledajuci ih ravno u oci
jer svi smo jednaki.“[48]

[1] Cf. Post 2:7, Mudr 7:1



[2] Papa Franjo, Dnevne Meditacije,
12. studeni 2013

[3] Vatikan II, Pastoral Constitution
Gaudium et Spes (7. prosinac 1965),
22.

[4] Cf. 1 1Iv 3:1

[5] Papa Franjo, Bula Misericordiae
Vultus (11. travanj 2015.), 9.

[6] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
98.

[7] Cf. Mt 25:36, 44.

[8] Mt 25:40

[9] Vatikan I, Gaudium et Spes, 22.
[10] Iv 15:13

[11] Papa Franjo, Ex. Evangeli
gaudium (24. studeni 2013), 7; cf.
Sveti Ivan Pavao II, Enc. Redemptor
Hominis (4. oZujak 1979), 9.



[12] Cf. Mt 25:35-36
[13] Lk 6:36

[14] Papa Franjo, poruka Angelusa,
13. oZujak 2016.

[15] Fraza ,, Cetvrti svijet“ uobicajeno
se Kkoristi za autohtone pripadnike
plemena koji Cesto nemaju svoju
drZavu. Ovdje je iskoriSten u Sirem
kontekstu kako bi ukljucio grupu

koja je socijalno iskljuCena iz
globalnog drustva, posebice
marginalizirane grupe koje Zive u
zemljama ,,prvog svijeta“ u uvjetima
zemalja ,trecCeg svijeta“.

[16] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 146.

[17] Sveti Josemaria, Pismo, 14.
Veljace 1950., 20; navod u E. Burkhart
& J. Lopez, Vida cotidiana y santiad
en la esenanza de San Josemaria, vol.
2, Rialp, Madrid, 2011, p.314.



[18] 1 Kor 6:19

[19] Cf. Na primjer, BlaZeni Pavao VI,
Message to the General Assembly of
the United Nations, 24.svibanj1978;
Sveti Ivan Pavao II, Enc. Dives in
Misericordia (30. studeni 1980), 4 &
12; Benedikt XVI, Poruka za 41.
Svjetski dan mira, 8. prosinac 2007.

[20] Heb 13:1-3
[21] 1 Iv 3:20

[22] Rimski misal, Treca euharistijska
molitva

[23] Papa Franjo, Govor udruzi
National Numerous Familiy, 28.
prosinac 2014.

[24] Papa Franjo, Evangelii Gaudium
279.

[25] 2 Kor 11:28

[26] 2 Kor 11:29



[27] Papa Franjo; Enc. Laudato si (24.
svibanj 2015.), 230.

[28] Cf. Ibid., 27-31

[29] Papa Franjo, Audijencija, 10.
veljace 2016.

[30] Sveti Josemaria, Razgovori, 111.

[31] Papa Franjo, Apost. EX. Amoris
Laetitia (19.0Zujak 2016.), 191.

[32] Sveti Josemaria, Put, 419.
[33] Mt 25:40

[34] Ibid

[35] 1z 53:2

[36] Papa Franjo, Audijencija, 27.
travanj 2016.

[37] Iv 13:17

[38] Mt 25.34



[39] Benedikt XVI, Enc. Spe Salvi (30.
studeni 2007.), 38.

[40] Papa Franjo, Evangelii Gaudium,
209.

[41] Papa Franjo, Audijencija, 10.
rujan 2014.

[42] Papa Franjo, Bula Misericordiae
Vultus, 16.

[43] Cf. Mt 5:7
[44] Mt 13.32

[45] Papa Franjo, Video poruka
stanovnicima Rio de Janera, 1.
sijeCanj 2015.

[46] Navod u Michele Dolz, Saint
Josemaria Escriva, Scepter Press,
2002, p.19.

[47] Iz 66:12 (Vulgata)

[48] Sveti Josemaria, biljeske s
obiteljskog okupljanja, 1.listopad



1967. Navod iz Salvador Bernal,
Msgr. Josemaria Escriva de Balaguer:
A Profile of the Founder of Opus Dei,
Scepter, 1997, p.180.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/meni-uciniste/
(29.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/meni-uciniste/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meni-uciniste/

	Meni učiniste...

