
opusdei.org

Meni učiniste...

Članak o tjelesnim djelima
milosrđa, objavljen za crkveni
Jubilej milosrđa. „Kako je sveti
Josemaria napisao, 'bolesnici su
On sam', odvažan izraz koji
odražava zahtjevne riječi našeg
Gospodina: 'Zaista, kažem
vam… meni učiniste!’“

13.05.2018.

Naš se Bog nije ograničio samo na
izreku da nas voli. On je taj koji nas
je oblikovao iz ilovače.[1] „Božja ruka
nas je oblikovala: Bog je
umjetnik.“[2] Stvorio nas je na svoju



sliku i sebi slične i čak postao „jedan
od nas.“ [3] Riječ je postala tijelo,
radio je svojim rukama, nosio na
svojim ramenima teret jada svih
stoljeća i odlučio zadržati rane svoje
ljubavi zauvijek kao trajan znak
nepokolebljive ljubavi. Stoga se mi
kršćani ne zovemo samo djeca Božja,
već to uistinu jesmo.[4] Za Boga i
njegovu djecu „ljubav nikad ne može
biti samo apstrakcija. Po svojoj
prirodi, predstavlja nešto konkretno:
namjere, stavove i ponašanja koja se
prikazuju u svakodnevnom
životu.“[5]

Sveti Josemaria upozorio nas je na
opasnost gledanja na kršćanstvo kao
na skup pobožnih aktivnosti, pri
čemu propuštamo razumjeti
povezanost između njih i okolnosti
svakodnevnog života, uključujući
nužnost zadovoljavanja potreba
drugih ljudi i otklanjanja nepravdi.
„Rekao bih da tko god ima takav stav
još uvijek nije shvatio značenje



Utjelovljenja. Sin Božji uzeo je tijelo i
dušu i glas čovječji, dijelio je s nama
sudbinu, sve do te mjere da je iskusio
mučnu patnju smrti.“[6]

Pozvani na milost

U sceni posljednjeg suda koju je Isus
predstavio u Evanđelju po Mateju,
jednako su pravednik i nepravednik
smeteni i pitaju našeg Gospodina
kada su ga to vidjeli gladnog, golog ili
bolesnog i pomogli mu ili odbili mu
pomoći. [7] I naš Gospodin odgovara:
„Zaista, kažem vam, što god učiniste
jednomu od ove moje najmanje braće,
meni učiniste.“[8] Ovo nije tek lijepa
fraza kao da nas je naš Gospodin tek
ohrabrivao da ga se sjećamo i
oponašamo Ga u načinu na koji je
pokazivao milosrđe. Isus je svečano
izjavio: „Zaista, kažem vam, … meni
učiniste.“ Na jedan se način „sjedinio
sa svakim čovjekom“[9] jer svodi
ljubav na njen krajnji cilj: „Veće
ljubavi nitko nema od ove: da tko



život svoj položi za svoje
prijatelje.“[10] Biti kršćanin znači ući
u bezuvjetnu ljubav Božju,
ustupajući naše živote „beskonačnoj
ljubavi Božjoj.“[11]

U istoj sceni posljednjeg suda naš
Gospodin govori o gladi, žeđi,
boravljenju u tuđinstvu, golotinji,
bolesti i uzništvu.[12] Djela milosrđa
su ovdje već prisutna u glavnim
naznakama. Crkveni Oci često su se
referirali na njih i pokrenuli danas
poznatu podjelu na tjelesna i
duhovna djela milosrđa bez namjere
temeljitog nabrajanja svake ljudske
potrebe. Kako je vrijeme prolazilo,
dužnost pokapanja mrtvih dodana je
djelima tjelesnog milosrđa praćenog
duhovnim djelom molitve za žive i
preminule.

U ovom i sljedećem članku pregledat
ćemo djela u kojima je kršćanska
mudrost sažela naš poziv za
milosrđem. Jer uistinu nije ništa



drugo nego poziv, i to univerzalni,
kada naš Gospodin kaže svojim
učenicima unatrag toliko godina:
„Budite milosrdni kao što je vaš Otac
milosrdan.“[13] Djela milosrđa
pomažu nam predočiti si ovaj poziv u
konkretnim uvjetima. „Bilo bi divno
kada bi ste ih mogli zapamtiti kako bi
ih lakše bilo izvršiti!“ predložio je
Papa nedavno.[14]

Izravna solidarnost

Ako se osvrnemo oko sebe dok
gledamo na tjelesna djela milosrđa,
možemo prvotno pomisliti da su u
mnogim dijelovima svijeta
mogućnosti za prakticiranje tjelesnih
djela milosrđa ne tako uobičajena.
Stoljećima unatrag, ljudski je život
bio znatno više izložen silama
prirode, ćudljivosti ljudi i tjelesnim
slabostima. Danas, suprotno tome,
ima mnogo zemalja gdje je rijetko
potrebno pokopati preminule ili
zbrinuti beskućnike (uz izuzetak u



slučajevima prirodnih katastrofa) jer
državne organizacije često pružaju
ove usluge. Usprkos tome, u mnogim
mjestima svako od djela tjelesnog
milosrđajoš uvijek je žuran
prioritet.Čak i u najrazvijenijim
zemljama, uz sigurnosnu mrežu koju
omogućavaju socijalne službe,
moguće je naići na situacije velikog
materijalnog siromaštva: takozvani
„četvrti svijet“.[15]

Svi smo pozvani postati svjesni ovih
bolnih stvarnosti i razmotriti kako
možemo pomoći otkloniti ih.
„Moramo otvoriti oči, moramo se
osvrnuti oko sebe i prepoznati kako
nas Bog poziva kroz ljude koji se
nalaze uz nas. Ne možemo okretati
leđa drugima, ignorirati ih zbog
prezauzetosti u svojim vlastitim
malim životima. Isus nije tako živio.
Evanđelja često govore o Njegovom
milosrđu, sposobnosti da osjeti tugu i
dijeli potrebe drugih.“[16]



Prvi korak u tjelesnim djelima
milosrđa je suosjećanje s onima koji
pate i onda kada ih ne poznajemo.
„Zabrinuti smo ne samo zbog
problema svake osobe nego jednako
tako osjećamo punu solidarnost s
našim sugrađanima u odbacivanju i
nesrećama koje trpi čitavo društvo,
koje na nas djeluju na isti način“.[17]
Na prvi pogled ova naklonost može
se činiti hvale vrijedna, ali u
konačnici ne pretjerano korisna.
Ipak, solidarnost je tlo u kojem
milosrđe može rasti i jačati. Riječ
„solidarnost“, koja izvire iz latinske
riječi solidum, označava vjerovanje o
pripadnosti cjelini na način da
uspone i padove drugih ljudi
osjećamo kao svoje. Iako je riječ
suvisla na općeljudskoj razini, svoju
punu snagu stječe u životu kršćana.
„Niste svoji!“[18] kaže sveti Pavao
Korinćanima (izjava koja bi ljude
mogla pogoditi kao prijetnja njihovoj
autonomnosti). Pa ipak jednostavno
prenosi misao izrečenu od nedavnih



Papa kako je čovječanstvo, a na
poseban način Crkva, „velika obitelj“.
[19]

„Bratoljublje neka je trajno… Sjećajte
se uznika kao suuznici; zlostavljanih –
ta i sami ste u tijelu.“[20] Iako ljudski
gledano nije moguće usporedno
nositi svačije bolove i tugu, kao ni
naći rješenje za svaku materijalnu
potrebu, mi kršćani ne možemo tek
prati ruke od ovih briga jer volimo
Božjim srcem; Bog je veći od naših
srca i sve mu je poznato; “Bog je veći
od našega srca i znade sve“.[21] Na
svetoj misi molimo Boga Oca da
„okrijepljeni tijelom i krvlju Tvoga
Sina i ispunjeni Duhom
Svetimpostanemo jedno tijelo i jedan
duh u Kristu,“[22] razmatramo
puninu onoga što je već sad potiho
rastuća stvarnost, „kao šuma gdje
čvrsto drveće pruža solidarnost,
zajedništvo, povjerenje, sigurnost,
sreću, uravnoteženost,
prijateljstvo.“[23]



Istinska kršćanska solidarnost
oblikuje se iznad svega u molitvi. U
većini slučajeva nećemo vidjeti
plodove ovih naših molitava
izraženih također u žrtvama i
prikazivanju našega rada, no
uvjereni smo da „sve one zaokružuju
naš svijet kao životna sila.“ [24] Iz
istog razloga Rimski misal sadrži
veliki broj misa za različite potrebe,
odgovarajući na potrebe svih djela
milosrđa. Molitva vjernih na kraju
liturgije budi našu zabrinutost za sve
crkve [25] i za sve muškarce i žene
tako da možemo sa svetim Pavlom
reći: „Tko je slab, a ja da ne budem
slab? Tko se sablažnjuje, a ja da ne
izgaram?“[26]

Solidarnost se otkriva i u
„jednostavnim svakodnevnim
gestama koje su u suprotnosti s
logikom nasilja, iskorištavanja i
sebičnosti,“preispitujući „ svijet
ogorčene potrošnje“ koji je istodobno
„svijet koji zlorabi život u svim



njegovim formama.“[27] U stara
vremena u mnogim obiteljima bio je
običaj poljubiti komad kruha koji je
pao na pod kao znak prepoznavanja
rada koji je bio potreban za
dobivanje te hrane i kao zahvala za
to što imamo nešto hranjivo za jelo. 
Nahraniti gladne može se
konkretizirati time što dokraja
pojedemo ono što je pred nas
stavljeno, u izbjegavanju malih
hirova u obrocima, u kreativnom
iskorištavanju ostataka hrane. Dati
žednima piti može nas uputiti da
budemo pažljiviji i ne rasipamo vodu
koja je oskudna u mnogim mjestima.
[28] Obući gologa može uključiti veću
brigu za našu odjeću kako bi dulje
trajala, dijeljene robe djece među
sobom, odricanje od zadnjih modnoh
trendova i tako dalje. Ova mala ili ne
tako mala odricanja mogu biti
milodari koji će donijeti radost
potrebitima, kako je sveti Josemaria
učio dječake svetog Rafaela, ili
pridonijeti sredstvima humanitarne



pomoći. Nekoliko mjeseci unatrag
Sveti Otac je naglasio: „Ako jubilej ne
dotakne džep, nije istinski
jubilej.“[29]

Gostoprimstvo: neokretanje leđa
nemoćnima

Roditelji, počevši od davanja
primjera, mogu puno učiniti da
pomognu svojoj djeci da žive na ovaj
način „učeći ih da ne budu sebični i
da velikodušno dio svog vremena
posvete pomažući drugim manje
sretnim ljudima obavljajući poslove
sukladne svojoj dobi u kojima mogu
na praktičan i nadnaravan način
pokazati brigu za bližnje.“[30]
Budući da milostinja treba
razlikovati prioritetno (bilo bi krivo
kada bi netko pokazivao veliku
zabrinutost za one koji žive daleko i
ignorirao one koji su bližnji), borba
da se savlada sebičnost najčešće
počinje kod kuće. Svi mi, mladi i
manje mladi, moramo naučiti



otvoriti oči za male svakodnevne
potrebe onih s kojima živimo.
Konkretno, pozvani smo brinuti o
članovima obitelji i prijateljima u
trenucima bolesti, a da njihovu
bolest ne promatramo kao
uznemiravanje naših rutina koje
zahtijeva tek tehničko rješenje.

„'Ne zabaci me u starosti: kad mi
malakšu sile, ne zapusti me!'(Ps 71:9).
Ovo je molba starih koji se boje da će
biti zaboravljeni i odbačeni.“[31]
Danas su na raspolaganju mnoga
napredna, znanstvena rješenja koja
omogućuju poboljšanje stanja
bolesnika, no ni jedno od ovih ne
može zamijeniti ljudsku brigu koju
pružaju oni koji bolesne i starije ne
vide kao smetnju već kao Susret s
Kristom, Krista koji nas treba da se
pobrinemo za njega. Kako je sveti
Josemaria napisao, „bolesnici su On“,
[32] odvažan izraz koji odražava
zahtjevne riječi našeg Gospodina:



„Zaista, kažem vam, … meni
učiniste!“[33]

„Kada te vidjesmo bolesna ili u
tamnici i dođosmo k tebi?“[34]
Ponekad je izazov vidjeti Boga u
onima koji pate jer su zlovoljni,
zahtjevni ili samodostatni. Unatoč
tomu, bolesnici imaju i veće pravo na
našu ljubav upravo zbog svoje
slabosti. Božanski sjaj obasjava
osobine bolesnika koji sliči Kristu
koji pati: „Ne bijaše na njem ljepote ni
sjaja da bismo se u nj zaglédali, ni
ljupkosti da bi nam se svidio.“[35]

Stoga briga za bolesne, starije i
umiruće zahtijeva veliko strpljenje i
velikodušnost u našem vremenu
posebice kada njihova bolest traje
duže vrijeme. Dobri Samaritanac
„imao je i svoje obveze i poslove“.
[36] Oni koji se odbijaju skrivati iza
hladnih rješenja koja u konačnici
dovode do odbacivanja ljudi koji,
ljudski govoreći, više ne mogu puno



doprinijeti, već suprotno tomu
pokazuju osnovnu brižljivost mogu
čuti našeg Gospodina kako im govori:
„Ako to znate, blago vama budete li
tako i činili!“[37] Jer za one koji su
brinuli o slabima Bog čuva nježnu
dobrodošlicu: „Dođite, blagoslovljeni
Oca mojega!“[38]

„Istinska mjera čovječnosti,“ kaže
Benedikt XVI, „izvorno je određena u
patnji i patniku. Ovo vrijedi jednako
za pojedinca i društvo. Društvo koje
ne može prihvatiti svoje članove koji
su u patnji i nesposobno je dijeliti
njihovu patnju i nositi je u nutrini
kroz suosjećajnost okrutno je i
nečovječno društvo.“[39] Stoga nam
bolesni vraćaju našu ljudskost koja
ponekad nestaje u pomamnom ritmu
svakodnevnih nastojanja. Podsjećaju
nas da su stvari manje važne od
ljudi, korist manje važna od života.

Neki ljudi bilo zbog toga što ih je Bog
pozvao ili osobnog izbora posvećuju



veliki dio svog vremena brizi za one
koji pate bez očekivanja da će netko
primijetiti njihov trud. Iako se ne
pojavljuju u turističkim vodičima,
oni su uistinu dio ljudskog nasljeđa
jer nas uče da smo na svijetu kako bi
brinuli za druge.[40] Ovo je trajan
smisao gostoprimstva i dobrodošlice.

Rijetko smo pozvani pokapati mrtve,
no možemo ispratiti umiruće i
njihove obitelji u njihovim
posljednjim danima i satima. Tako je
prisutnost na sprovodu uvijek više
od ispunjavanje društvene obveze.
Ako uzmemo u obzir najdublji
smisao ove geste, uvidjet ćemo da je
ona izraz istinskog čovještva
otvorenog vječnosti. „Ovdje, također,
milost daje mir onima koji umiru i
onima koji ostaju dopuštajući im da
osjete da je Bog veći od smrti i da je u
Njemu čak i konačni rastanak
'vidimo se ponovo'.“[41]



Kreativnost: raditi s onim što
imamo

Izbjeglice koje emigriraju iz ratom
opustošenih područja, nezaposleni,
„oni koji su vezani novim oblicima
ropstva u modernom društvu“[42]
kao što su ovisnost o drogama ili
kocki ili hedonizam… Vidimo tolike
materijalne potrebe oko nas i lako
možemo biti preplavljeni
razmišljanjem o tome što da radimo
ili gdje da počnemo. Međutim,
iskustvo pokazuje da mnoge male
inicijative usmjerene olakšavanju
poteškoća bližnjih počinju s kim je
god moguće i s onim što nam je pri
ruci (često s većom kreativnosti i
dobrim humorom nego vremenom,
novcem ili javnom pomoći) i mogu
postići mnogo dobrog. Jer
velikodušnost koja ne traži naknadu
stvara zahvalan odgovor koji
zauzvrat daje poticaj za nove
inicijative. Milost potiče milost[43] i
zarazna je. Tako se ispunjava



parabola iz Evanđelja o gorušičinom
sjemenu: „Ono je doduše najmanje od
svega sjemenja, ali kad uzraste, veće
je od svega povrća. Razvije se u stablo
te dolaze ptice nebeske i gnijezde mu
se po granama.“[44]

Potrebe svakog mjesta i mogućnosti
svake osobe različiti su. Najbolji
pristup je početi rad s onim što nam
je pri ruci. S vremenom i često prije
nego što očekujemo vrata koja su se
činila trajno zatvorena počinju se
otvarati. Počinjemo dolaziti uznicima
iza rešetaka i uznicima tolikih
ovisnosti koji su napušteni od svijeta
koji ih je odbacio kad su se činili
slomljeni.

Primjerice, neki koji nisu mislili da
imaju vremena za ova djela milosrđa
uslijed zahtjevnog radnog rasporeda
mogu naći način da preusmjere dio
svojeg truda prema pomaganju
drugima kako bi pobjegli od
besciljnog života. Nastaju sinergije:



jedna osoba ima malo vremena koje
može posvetiti ovim djelima, ali
pruža stručnost i povezanost. Druga,
s manje organizacijskih sposobnosti,
može pružiti više sati u radu.
Umirovljenicima se može otvoriti
potpuno novi obzor, kao druga
mladost, u kojoj mogu prenijeti
obilno životno iskustvo. „Neovisno o
razini obrazovanja ili bogatstva, svi
ljudi imaju nešto čime mogu
doprinijeti izgradnji pravedne i
bratske civilizacije. Vjerujem da
svatko može puno naučiti na
primjeru velikodušnosti i
solidarnosti jednostavnih ljudi - ta
velika mudrost spoznaje kako učiniti
„da hrana dospije dalje,“ koju naš
svijet toliko treba.“ [45]

* * * * * *

U prisjećanju svojih najranijih
godina svećeništva, sveti Josemaria
se podsjetio kako je odlazio u
siromašne četvrti u predgrađima



Madrida „kako bi obrisao suze,
pomogao kome je bila potrebna
pomoć, donio malo topline djeci,
starima i bolesnima i kako bi primio
puno ljubavi za uzvrat te… svako
toliko, pljusak kamenja.“[46] Već je
tada sanjao o inicijativama koje su,
uz mnoge druge koje promoviraju
kršćana i drugi ljudi dobre volje,
danas realnost u mnogim krajevima
svijeta i koje moraju nastaviti rasti 
quasi fluvium pacis - kao rijeka mira.
[47] „Danas, za mene, to je san,
blagoslovljen san, koji ponovo
proživljavam u toliko puno
predgrađa velikih gradova gdje se
prema ljudima ponašamo s
nježnošću, gledajući ih ravno u oči
jer svi smo jednaki.“[48]

[1] Cf. Post 2:7, Mudr 7:1



[2] Papa Franjo, Dnevne Meditacije,
12. studeni 2013

[3] Vatikan II, Pastoral Constitution 
Gaudium et Spes (7. prosinac 1965),
22.

[4] Cf. 1 Iv 3:1

[5] Papa Franjo, Bula Misericordiae
Vultus (11. travanj 2015.), 9.

[6] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
98.

[7] Cf. Mt 25:36, 44.

[8] Mt 25:40

[9] Vatikan II, Gaudium et Spes, 22.

[10] Iv 15:13

[11] Papa Franjo, Ex. Evangeli
gaudium (24. studeni 2013), 7; cf.
Sveti Ivan Pavao II, Enc. Redemptor
Hominis (4. ožujak 1979), 9.



[12] Cf. Mt 25:35-36

[13] Lk 6:36

[14] Papa Franjo, poruka Angelusa,
13. ožujak 2016.

[15] Fraza „ četvrti svijet“ uobičajeno
se koristi za autohtone pripadnike
plemena koji često nemaju svoju
državu. Ovdje je iskorišten u širem
kontekstu kako bi uključio grupu
koja je socijalno isključena iz
globalnog društva, posebice
marginalizirane grupe koje žive u
zemljama „prvog svijeta“ u uvjetima
zemalja „trećeg svijeta“.

[16] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 146.

[17] Sveti Josemaria, Pismo, 14.
Veljače 1950., 20; navod u E. Burkhart
& J. Lopez, Vida cotidiana y santiad
en la esenanza de San Josemaria, vol.
2, Rialp, Madrid, 2011, p.314.



[18] 1 Kor 6:19

[19] Cf. Na primjer, Blaženi Pavao VI,
Message to the General Assembly of
the United Nations, 24.svibanj1978;
Sveti Ivan Pavao II, Enc. Dives in
Misericordia (30. studeni 1980), 4 &
12; Benedikt XVI, Poruka za 41.
Svjetski dan mira, 8. prosinac 2007.

[20] Heb 13:1-3

[21] 1 Iv 3:20

[22] Rimski misal, Treća euharistijska
molitva

[23] Papa Franjo, Govor udruzi
National Numerous Familiy, 28.
prosinac 2014.

[24] Papa Franjo, Evangelii Gaudium
279.

[25] 2 Kor 11:28

[26] 2 Kor 11:29



[27] Papa Franjo; Enc. Laudato si (24.
svibanj 2015.), 230.

[28] Cf. Ibid., 27-31

[29] Papa Franjo, Audijencija, 10.
veljače 2016.

[30] Sveti Josemaria, Razgovori, 111.

[31] Papa Franjo, Apost. Ex. Amoris
Laetitia (19.ožujak 2016.), 191.

[32] Sveti Josemaria, Put, 419.

[33] Mt 25:40

[34] Ibid

[35] Iz 53:2

[36] Papa Franjo, Audijencija, 27.
travanj 2016.

[37] Iv 13:17

[38] Mt 25.34



[39] Benedikt XVI, Enc. Spe Salvi (30.
studeni 2007.), 38.

[40] Papa Franjo, Evangelii Gaudium,
209.

[41] Papa Franjo, Audijencija, 10.
rujan 2014.

[42] Papa Franjo, Bula Misericordiae
Vultus, 16.

[43] Cf. Mt 5:7

[44] Mt 13.32

[45] Papa Franjo, Video poruka
stanovnicima Rio de Janera, 1.
siječanj 2015.

[46] Navod u Michele Dolz, Saint
Josemaria Escriva, Scepter Press,
2002, p.19.

[47] Iz 66:12 (Vulgata)

[48] Sveti Josemaria, bilješke s
obiteljskog okupljanja, 1.listopad



1967. Navod iz Salvador Bernal, 
Msgr. Josemaria Escriva de Balaguer:
A Profile of the Founder of Opus Dei,
Scepter, 1997, p.180.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/meni-uciniste/
(29.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/meni-uciniste/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meni-uciniste/

	Meni učiniste...

