
opusdei.org

Meditacije: utorak
prvog tjedna
korizme

Razmišljanja koja mogu
obogatiti našu molitvu tijekom
korizme.

27.02.2025.

Molimo da se Božje ime proslavi

Možemo oprostiti jer nam je I
samima oprošteno
Božja je volja je ljubiti nas

• 

• 

• 



„OČE naš, koji jesi na nebesima, sveti
se ime tvoje” (Mt 6,9). Ovaj zaziv
prva je stvar koju nas Isus uči moliti.
Molimo da možemo „proslaviti
Njegovo ime“, ne zato što je to Bogu
potrebno, već zato što je to najbolje
za nas. Gospodin nas uči moliti na
način koji nam omogućuje
sudjelovanje u Njegovoj radosti.
Korizma je povoljno vrijeme za
produbljivanje molitve, za
osluškivanje Duha Svetoga u sebi.
Stoga nam današnje evanđelje
ponovno donosi molitvu Očenaša.

Što znači da se Božje ime sveti? Kako
mi možemo dodati nešto Bogu? U
najboljem slučaju, možemo
prepoznati Božju svetost i na neki
način shvatiti Njegovu beskrajnu
dobrotu. „Slava Božja je čovjek koji
istinski živi“[1], rekao je sveti Irenej.
Koliko je velika radost znati da smo
predmet takve Božje naklonosti!
„Kakvo će ti pouzdanje, mir i
optimizam donijeti, usred



svakodnevnih teškoća, spoznaja da si
dijete Oca koji sve zna i sve može.“[2]

Molitveni zazivi u Očenašu prethode
sigurnosti koja nas potiče na do tada
nezamislivu prisnost i povjerenje
prema Bogu: „Ta zna vaš Otac što
vam treba i prije negoli ga
zaištete“ (Mt 6,8). Cilj naše molitve
nije promijeniti Božje planove, koji
su od vječnosti prožeti mudrošću. No
na stvaran, iako tajanstven način,
Bog računa na našu molitvu kako bi
ih ostvario. Moleći, Bog nam
omogućuje da barem djelomično
shvatimo Njegovu beskrajnu
dobrotu. On želi „da naša želja bude
iskušana u molitvi. Tako nas
priprema da primimo ono što nam je
namijenio dati.“[3]

U GOSPODNJOJ molitvi postoji samo
jedan čin koje smo pozvani učiniti.



Molimo Boga da nam oprosti, kao što
i mi opraštamo onima koji su nam
sagriješili (usp. Mt 6,12). Možda se to
čini samo kao uvjet, ali to je mnogo
više od toga. U stvarnosti, Božji
oprost prethodi našem. Možemo
oprostiti, voljeti do te mjere, samo
zato što je nama već oprošteno.

„Ljubav nije naše vlastito djelo, ona u
nas ulazi milošću Božjom, ‘jer On nas
je prvi ljubio’. Ta veličanstvena istina
trebala bi potpuno nama ovladati:
‘Ako možemo ljubiti Boga, to je zato
što nas je On prvi ljubio.’ Ti i ja, mi
smo u stanju da nekoga susretnemo
žarkom ljubavlju, jer smo po Očevoj
ljubavi rođeni za vjeru.“[4]

Oprost je božanski čin par excellence.
On znači ponovno vraćanje osobe
koja je pogriješila u njezino prijašnje
stanje. „Bog je radostan! A koja je
Božja radost? Božja radost je
opraštati, Božja radost je opraštati!
To je radost pastira koji pronalazi



svoje janje; radost žene koja
pronalazi svoju drahmu; to je radost
oca koji prima nazad sina koji se
izgubio, koji je bio kao mrtav, a sada
je oživio, koji se vratio kući. To je
cijelo Evanđelje!“[5] Kad shvatimo da
je Božja radost oprostiti nam, kad
doživimo Njegovu beskrajnu
dostupnost, logično je da osjetimo
potrebu činiti isto drugima. Želimo
biti dio te radosti: „Da bi naučio
opraštati“, savjetovao je sveti
Josemaría, „idi na ispovijed, s
ljubavlju, s pobožnošću, i tamo ćeš
pronaći mir, snagu za pobjedu i za
ljubav.“[6]

„BUDI VOLJA tvoja, kako na nebu
tako i na zemlji” (Mt 6,10). Možda
Božju volju doživljavamo samo kao
ono što On od nas želi. No
zaboravljamo da je srž Njegova plana
da nas ljubi, i da je posljedica te



ljubavi tisuću načina na koje nas želi
ispuniti svojim životom: sakramenti,
odnosi s bližnjima, molitva,
zapovijedi itd. Moliti da se „Njegova
volja vrši“ znači barem dijelom
tražiti od Njega milost da se
prepustimo toj ljubavi. Stoga nas Isus
poziva da tražimo „kruh naš
svagdanji“, Njegovo Tijelo i Krv. To je
Očeva volja: da Njegova djeca budu
što bliže Njemu.

„Što god se dogodilo u vašim
životima,“ rekao je sveti Josemaría,
„bez obzira koliko tužno, mračno ili
čak strašno izgledalo, brzo učinite
ovu mentalnu računicu: Bog je moj
Otac. Bog me voli više nego što sve
majke svijeta zajedno mogu voljeti
svoju djecu. Moj Otac Bog je također
sveznajući i svemoguć. Dakle, sve što
se događa za moje je dobro. Vidjet
ćete kakav će vam mir to donijeti,
kakav će osmijeh obasjati vaše lice,
čak i ako je okupano suzama.“[7]



Moliti da se vrši Božja volja ne znači
poništiti vlastitu. „Snaga milosti
mora se spojiti s našim djelima
milosrđa, koja smo pozvani živjeti
kako bismo svjedočili o veličini Božje
ljubavi.“[8], posebno u Korizmi.
Djevica Marija, kći Boga Oca, sigurno
je mnogo puta molila Očenaš. Naša
Gospa već je izrekla svoj osobni
„neka mi bude“, i zasigurno ju je
iznenadilo kako je stvarnost
nadmašila njezina najodvažnija
očekivanja. Naša Majka svjedočila je
životu svog Sina u potpunom
predanju, i možda ju je tješila
Njegova prisutnost u Euharistiji.
Možemo moliti Mariju da nam
pomogne razumjeti i uživati u
Isusovim riječima.

[1] Sveti Irenej, Protiv krivovjerja,
Knjiga 4, 20, 5-7.



[2] Sveti Josemaría, Pisma 29, br. 60.

[3] Sveti Augustin, Pismo 130, 8, 17.

[4] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
229.

[5] Papa Franjo, Angelus, 5. rujna
2013.

[6] Sveti Josemaría, 2. lipnja 1974.,
citirano u Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
str. 194.

[7] Sveti Josemaría, citirano u Julián
Herranz, Dios y audacia. Mi juventud
junto a san Josemaría, str. 166-167.

[8] Papa Franjo, Audijencija, 29. rujna
2021.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-utorak-prvog-korizmenog-tjedna/


hr-hr/article/meditacije-utorak-prvog-
korizmenog-tjedna/ (4.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-utorak-prvog-korizmenog-tjedna/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-utorak-prvog-korizmenog-tjedna/

	Meditacije: utorak prvog tjedna korizme

