
opusdei.org

Meditacije: utorak
drugog tjedna
korizme

Razmišljanja koja nam mogu
pomoći u molitvi tijekom
korizme.

27.02.2025.

Dosljedan život koji odražava
Krista

Ispravnost nakane za slavu
Božju
Poniznost nas otvara Božjoj
veličini

• 

• 

• 



„NA MOJSIJEVU stolicu zasjedoše
pismoznanci i farizeji. Činite dakle i
obdržavajte sve što vam kažu, ali se
nemojte ravnati po njihovim djelima
jer govore, a ne čine” (Mt 23,2-3). U
sinagogama je postojala posebna
stolica na kojoj bi rabini sjedili dok
su tumačili Sveto pismo. U
prenesenom smislu, „Mojsijeva
stolica“ označavala je učiteljsku vlast
rabina, koji su poučavali i tumačili
Zakon. No, kako Gospodin jasno
pokazuje u Evanđelju, pismoznanci i
farizeji postupali su s tolikom
nedosljednošću da sami nisu vršili
propise koje su nametali drugima.

Jednostavni ljudi, naprotiv, tražili su
Isusa upravo zato što je sve što su u
njemu vidjeli bilo istinito. Slijedili su
ga s oduševljenjem jer je on živio ono
što je propovijedao. Dok je Učitelj
išao naprijed i otvarao put, farizeji i
pismoznanci „vežu i ljudima na pleća



tovare teška bremena, a sami ni da bi
ih prstom makli“ (Mt 23,4). Isus traži
od svojih učenika da prihvate svoj
svakodnevni križ (usp. Lk 9,23), jer
on ide ispred njih noseći najteži križ.
Naprotiv, vjerske su vlasti bile stroge
prema drugima, a popustljive prema
sebi; govorili su dobro, ali u njihovim
djelima nije bilo dobrog ploda.

Iako kršćanski život ne znači činiti
stvari da bi nas drugi vidjeli,
dosljedan život mnogo je snažnije
svjedočanstvo od samih riječi. Duh
kojim obavljamo svakodnevne
aktivnosti u obitelji, na poslu, među
prijateljima, ako odražava Kristov
mir i radost, postaje autentičan
prijenos Evanđelja. „Dosljednost
vlastitog života omogućit će našoj
braći i sestrama prepoznati Krista,
jedinog Spasitelja i nadu svijeta.“[1]



ISUS prekorava vlasti jer su više
brinule o vanjskom dojmu nego o
istini. „Sva svoja djela čine zato da ih
ljudi vide“ (Mt 23,5). Željeli su
ljudsku pohvalu, tražili prva mjesta u
javnosti i težili za počastima. Sve što
su činili bilo je usmjereno na
stjecanje ugleda. Živjeli su život
nastojeći impresionirati druge, kao
da su na pozornici, zadovoljavajući
se pukim izvršavanjem vanjskih
pravila koja nisu proizlazila iz
ljubavi: „slijedili su slovo zakona, ali
nisu poznavali njegov duh.“[2]

Prirodno je da nam je stalo do
mišljenja drugih, jer živimo među
ljudima. Osjećamo potrebu da nas
prihvaćaju i cijene oni koji su nam
bliski, posebno oni koji nas vole. No
ispravna nakana vodi nas da najveći
naglasak stavimo na radost koju
donosimo Bogu i na dobro koje
činimo drugima. Zanima nas da
ugodimo ljudima samo u onoj mjeri



u kojoj želimo usrećiti one koje
volimo.

Sveti Josemaría rekao je da
„ispravnost nakane sastoji se u tome
da se ‘samo i u svemu’ traži slava
Božja.“[3] To je odlučujuće mjerilo
koje bi trebalo voditi naše postupke.
„To je pokazatelj koji nas usmjerava
kada nismo sigurni što je ispravno
učiniti; pomaže nam prepoznati Božji
glas u nama. Slava Božja je igla
kompasa naše savjesti.“[4] Iako u
svom srcu vidimo mnoštvo nakana i
želja, ispitivanje motiva zašto
djelujemo postupno će nas osloboditi
činjenja stvari radi ljudi i donijeti
nam mir koji dolazi od djelovanja
pred Bogom.

SUOČEN s ponašanjem
pismoznanaca i farizeja, naš
Gospodin tvrdi: „Najveći među vama



neka vam bude poslužitelj. Tko se
god uzvisuje, bit će ponižen, a tko se
ponizuje, bit će uzvišen“ (Mt
23,11-12). Poniznost je neophodna
vrlina kako bi nas Bog mogao
ispuniti svojim darovima. „Koracima
poniznosti uspinje se u visine
neba,“[5] rekao je sveti Augustin.
Patrijarh Jakov vidio je u snu ljestve
koje su dosezale od zemlje do neba,
po kojima su anđeli uzlazili i silazili
(usp. Post 28,12). Jedan crkveni otac
napisao je o tome: „Oholost vodi u
pad, a poniznost u uzvišenje... Kad se
naše srce ponizi, Bog ga uzdiže do
neba.“[6]

Poniznost nam omogućuje da
otkrijemo i vlastitu bijedu i vlastitu
veličinu. „Poniznost znači da se
vidimo onakvi kakvi jesmo, bez
šminke i bez pretvaranja. I kad
shvatimo svoju bijedu, otvorit ćemo
se u Božjoj veličini.“[7] Ovaj ponizan
i velikodušan stav ostavlja prostor
Bogu da djeluje. Knjiga Izreka uči nas



da poniznost prati mudrost: „S
ohološću dolazi sramota, a u
smjernih je mudrost“ (Izr 11,2).

„Bog želi našu poniznost samo zato
da bismo se mi oslobodili vlastitoga
ja, pa da bi nas onda On mogao
posvema ispuniti; On ne želi da Mu
postavimo ikakve prepreke, tako da
ljudski govoreći – u našem sirotom
srcu bude više mjesta za njegovu
milost.“[8] Marija, službenica
Gospodnja, kao dobra majka pomoći
će nam da iskorijenimo iz srca sve
što bi moglo spriječiti Božje
djelovanje. Tada će nas On moći sve
više obogaćivati svojim darovima.

[1] Papa Franjo, Homilija, 3. kolovoza
2018.

[2] Origen, Catena aurea, Homilija 23
u Mattheum.



[3] Sveti Josemaría, Kovačnica, br. 921.

[4] Papa Franjo, Homilija, 3. kolovoza
2018.

[5] Sv. Augustin, Propovijed o
poniznosti i strahu Božjem.

[6] Sv. Benedikt iz Nursije, Regula,
pogl. 7.

[7] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
96

[8] Ibid., br. 98.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/meditacije-utorak-drugog-

korizmenog-tjedna/ (12.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-utorak-drugog-korizmenog-tjedna/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-utorak-drugog-korizmenog-tjedna/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-utorak-drugog-korizmenog-tjedna/

	Meditacije: utorak drugog tjedna korizme

