
opusdei.org

Meditacije: subota
nakon Pepelnice

Razmišljanja koja mogu
obogatiti našu molitvu na
početku korizmenog vremena.

27.02.2025.

Milostinja koja proizlazi iz
čistog srca

Sveti Matej ostavio je sve i dao
cijeli svoj život
Ljubav prema Bogu i bližnjemu

• 

• 

• 



DANI NAKON Pepelnice potaknuli su
nas na razmišljanje o velikoj
vrijednosti molitve, a uz nju i o postu
i milostinji kao praksama koje
izražavaju našu želju da svoje srce
obratimo Bogu. Prorok Izaija ističe
da samo ispravna unutarnja nakana,
izvor svake žrtve, vodi do prave
promjene, vidljive u djelima
milosrđa učinjenima za druge:
“Ukloniš li iz svoje sredine jaram,
ispružen prst i besjedu bezbožnu,
dadeš li kruha gladnome, nasitiš li
potlačenog, tvoja će svjetlost zasjati u
tmini i tama će tvoja kao podne
postati“ (Iz 58, 9-10).

Zato trebamo moliti Boga za
unutarnju čistoću koja nam
omogućuje pružiti drugima pomoć
koja im je potrebna, a ne onu koju mi
želimo dati: “Gospodine, pouči me
svojim stazama da mogu hoditi u
tvojoj istini” (usp. Ps 85). Sveti
Josemaría jednom je izrazio žaljenje:
“Muka je konstatirati kako neki



shvaćaju milostinju: malo sitniša i
nešto rabljene odjeće. Čini se kao da
nisu čitali Evanđelje.”[1] Prava
milostinja proizlazi iz unutarnjeg
sebedarja, iz čina ljubavi prema
drugoj osobi. Svi trebaju našu
milostinju: naša obitelj, ljudi s kojima
radimo, oni koji primaju uslugu kroz
naš posao, itd.

“Zar nije čitavo Evanđelje sažeto u
jednoj jedinoj zapovijedi ljubavi?
Praksa milostinje u korizmenom
vremenu postaje stoga sredstvo za
produbljivanje našeg kršćanskog
poziva. Kada slobodno daje samog
sebe, kršćanin svjedoči da nije
materijalno bogatstvo to koje diktira
životne zakone, već ljubav. Ono što
daje vrijednost milostinji je dakle
ljubav koja nadahnjuje različite
oblike darivanja.”[2]



ČITAJUĆI izvještaj Evanđelja o
Matejevom pozivu, podsjećamo se na
nešto što je privuklo pozornost
farizeja i pismoznanaca. Rad
budućeg apostola podrazumijevao je
davanje prioriteta osobnoj moći koju
mu je Rim dodijelio nad tradicijama
njegova naroda; to je moglo dovesti
do određene privrženosti
materijalnim dobrima iznad Božjeg
zakona. No Matej je u Isusu vidio
nešto drugačije, što ga je potaknulo
da ostavi sve i slijedi ga. Zato je
napustio način života koji je odabrao,
sigurnost i blagostanje koje mu je
njegov položaj pružao, svoje osobne
ciljeve u životu. Ta odluka učinila ga
je toliko sretnim da je priredio veliku
gozbu u svojoj kući za Isusa (usp. Lk
5, 29).

Isus, izgleda, nije tražio apostole
među učiteljima Zakona, pa čak ni
među najrevnijim Židovima.
Naprotiv, odabrao je nekoga koga je
židovsko društvo tog vremena



smatralo grešnikom. Ovdje se
ponovno otkriva otajstvo Božjeg
milosrđa. “Evanđelja nam
predstavljaju pravi paradoks: oni koji
se čine najudaljeniji od svetosti mogu
čak postati uzor prihvaćanja Božjeg
milosrđa i pokazati nam njegove
divne učinke u vlastitom životu.”[3]

Poput Mateja, i mi smo pozvani
“živjeti milosrđe kako bismo postali
instrumenti milosrđa. Kad osjetimo
potrebu za oproštenjem i utjehom,
učimo biti milosrdni prema
drugima.”[4] Mnogi oko Mateja
strogo su se pridržavali Zakona, ali
nisu osjećali potrebu za Bogom, što
im je otvrdnulo srca i spriječilo ih da
se daruju kao prava milostinja.
Budući apostol, nasuprot tome,
ostavio je sve svoje posjede kako bi
slijedio Isusa, dajući cijeli svoj život
kao milostinju za one oko sebe.



TEKST u kojem Matej opisuje svoj
poziv navodi Isusove riječi upućene
farizejima: Idite i naučite što znači:
“Milosrđe mi je milo, a ne žrtva” (Mt
9, 13; usp. Hoš 6, 6). Iako mnogi
možda nisu primijetili tu referencu
na proroka Hošeu, pravednost
Kristovih djela bilo je nemoguće ne
primijetiti. Činio je dobro, brinuo se
za potrebe drugih, liječio bolesne.
Isusova briga za one oko njega
“sinteza je cijele kršćanske poruke:
prava religija sastoji se u ljubavi
prema Bogu i bližnjemu. To je ono
što daje vrijednost bogoslužju i
praksi propisa.”[5]

Jedan od načina da tijekom ove
korizme dajemo milostinju može biti
razmatranje ljubavi s kojom
obavljamo svoje svakodnevne
radnje. Propisi izraelskog naroda
imali su za cilj pronaći Božju ljubav u
tolikim pojedinostima svakog dana,
ali ta dobra nakana često bi se svela
na ispunjavanje djela koja nisu



dosezala svoj pravi smisao. Ova
korizma može biti prilika za
povećanje naše želje da Krist stavimo
u središte svojih života. Kako je
naglašavao sveti Josemaría:
“Moramo sada biti odlučni da ga
zaista slijedimo. Tako će se Gospodin
moći s nama poslužiti, kako bismo mi
– prebivajući u Bogu – na svim
raskršćima toga svijeta mogli biti sol,
kvasac i svjetlo svijeta. Prebivaj u
Bogu i ti ćeš druge osvijetliti,
probuditi u njima želju za vječnošću,
potaći njihov rast i unutarnju
preobrazbu.”[6] Ako Mariji
predstavimo svoje najdublje nakane,
svoju želju da svoje srce obratimo
Bogu, ona će posredovati pred
Bogom kako bismo ih mogli ostvariti.

1] Sveti Josemaría, Brazda, br. 26.



[2] Benedikt XVI, Poruka, 30. listopada
2007.

[3] Benedikt XVI, Audijencija, 30.
kolovoza 2006.

[4] Franjo, Audijencija, 14. rujna 2016.

[5] Benedikt XVI, Angelus, 8. lipnja
2008.

[6] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
250.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/meditacije-subota-nakon-

pepelnice/ (20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-subota-nakon-pepelnice/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-subota-nakon-pepelnice/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-subota-nakon-pepelnice/

	Meditacije: subota nakon Pepelnice

