opusdei.org

Meditacije: srijeda
cetvrtog tjedna
korizme

Neke misli koje nam mogu
pomodi u molitvi tijekom
korizme.

4.03.2025.

* Bog nas neprestano drzi u
postojanju

* U Isusu ucimo biti djeca Bozja

* Na sudu Ce pobijediti Oceva
ljubav




ISUS je upravo izlije¢io uzetog
Covjeka u subotu, a ucitelji Zakona su
viSe zabrinuti datumom umjesto da
vjeruju u BoZju slobodu djelovanja.
Njihova krutost u tumacenju Svetog
pisma sprjecava ih da priznaju kako
netko moze raditi subotom, pa Cak ni
Cuda ili izljeCenje. Nisu se otvorili
svjetlu Duha Svetoga, niti su dopustili
da ih iznenadi stvarnost koju su
upravo vidjeli.

Isus im odgovara kratkom, ali
dubokom recenicom: ,,Otac moj sve
do sada radi paija radim.“ (Iv5,17)
Ove rijeci kriju vaznu teoloSku istinu
koja osvjetljava nas odnos s Bogom
kao njegovim stvorenjima. Biblija
kaZe da je Bog sedmoga dana
»,pocinuo“, ali to se odnosi na
stvaranje novih bica. No Bog
neprestano djeluje, jer bez njega
niSta ne bi moglo opstati. ,,Bog je
uzrok svih stvari u tom smislu da ih
neprestano drZi u postojanju. Kada
bi njegova mo¢ prestala samo na



trenutak, sve bi u svijetu odmah
prestalo postojati.“[1] NaSe
postojanje potpuno ovisi o Bogu, u
svakom trenutku. Svaka sekunda
naseg zZivota dar je koji nam Bog s
povjerenjem daje. Stvoritelj se nije
povukao s posla, vec je nastavio
»raditi na povijesti covjeCanstva.”[2]

Sveti Josemaria naglasava: ,,Bog nase
vjere nije udaljeno bice koje s
ravnodusnoScu promatra sudbinu
CovjeCanstva. On je Otac koji
strastveno ljubi svoju djecu, Stvoritelj
koji preplavljen ljubavlju brine za
svoje stvorenje. I daje nam veliko
dostojanstvo — sposobnost da
ljubimo, nadilazeci ono $to je
prolazno i privremeno.“[3]

KADA odgovara onima koji ga
prekoravaju jer lijeci u subotu, Isus
neizravno objavljuje svoju BoZansku



prirodu. On se prikazuje kao
Gospodar subote (usp. Lk 6,5).
Zidovski rabini razlikovali su BoZje
djelo stvaranja, koje je zavrsilo
sedmoga dana, i njegovo djelovanje u
providnosti, koje nikada ne prestaje.
Stoga, kada se Isus stavlja uz Boga i
poistovjecuje sa OCevim
neprekidnim djelovanjem, to izaziva
sablazan medu Zidovima. »Zbog toga
su Zidovi jo$ vise gledali da ga ubiju
jer je ne samo krsio subotu nego i
Boga nazivao Ocem svojim
izjednacujucdi sebe s Bogom.“ (Iv 5,18)
Isus ih ne pokusSava razuvjeriti, jer je
zaista Sin Bozji; sinovstvo prema Ocu
u srediStu je njegova bica i misije.
Nitko u Citavoj povijesti spasenja
prije Isusa nije se obrac¢ao Bogu kao
‘OCe moj’, a joS manje s povjerenjem
djeteta koje se obraca svome ocu kao
,Abba, Oce.“

»Zaista, zaista, kazem vam: Sin ne
moZe sam od sebe ¢initi niSta, doli
Sto vidi da ¢ini Otac; Sto On ¢ini, to



jednako i Sin ¢ini.“ (Iv 5,19-20) Isus
nam je najuzviseniji model
sjedinjenja s Ocem. ,Promatrajuci
0Vaj uzor u svom Zivotu, mozemo
razviti na¢in razmisljanja i
djelovanja koji ‘nalikuje Kristu’, u
kojem se izrazava i ostvaruje prava
‘sloboda djece Bozje’ (usp. Rim
8,21).“[4] Isus nam pokazuje da je
nasa najveca sloboda u tome da
budemo djeca BoZja. ,, To je saznanje
da potjeCemo od ruku BoZjih, da smo
za Presveto Trojstvo objekt
naklonosti, da smo djeca
najuzvisSenijeg Oca. Zato molim svoga
Gospodina da se mi dan za danom
odluc¢imo ovo zapaziti i okusiti: tako
¢cemo nastupati kao slobodne osobe. I
ne zaboravite: Tko se ne osjeca sinom
BoZjim, taj ne poznaje svoju
sustinsku istinitost, a u njegovom
ponasanju nedostaje dostojanstvo i
nadmoc onih, koji iznad svega ljube
Gospodina.“[5]




»OTAC doista ne sudi nikomu: sav je
sud predao Sinu da svi ¢aste Sina kao
Sto Caste Oca. Tko ne Casti Sina, ne
Casti ni Oca koji ga posla. Zaista,
zaista kazem vam: tko slusa moju
rijeC i vjeruje onomu koji me posla,
ima Zivot vjecni.“ (Iv 5,22-24) Kad
razmiSljamo o kona¢nim stvarima,
mozda osje¢amo strah od BoZjeg
suda. No dobro je taj strah usmjeriti
prema nadi, jer znamo tko ce biti na$
sudac - Isus, koji je doSao spasiti nas,
poslan od Oca. Krist je dao svoj Zivot
za nas. Ako ga promatramo izbliza,
raspetog na Kkrizu i zatim uskrslog,
shvatit cemo da njegova pravda
uvijek sjedinjena s otajstvom milosti,
njegovoj ljubavi prema nama.

,Milost ne ponistava pravdu. Milost
ne Cini loSe stvarima dobrima. Ona
nije spuzva koja briSe sve, tako da na
kraju sve $to je netko ucinio bude
jednako vrijedno. Nacin na koji
Zivimo svoj Zivot nije nebitan, ali
nasa prljavstina ne ostaje na nama



zauvijek ako smo makar pokuSavali
doci bliZe Kristu, istini i ljubavi.
Uistinu, vec je bila spaljena
Kristovom Mukom. U trenutku suda,
osjetit cemo silnu mo¢ njegove
ljubavi, koja nadvladava svu zlo¢u
svijeta i nas samih. Bol ljubavi postat
Ce nas spas i nasSa radost.“[6]

Sveti Josemaria nas je hrabrio: ,Ne
plasi se smrti. Primi je vec sada,
velikodus$no... kada Bog hoce... kako
Bog hoce...gdje Bog hoce. Ne sumnjaj
u ovo: dodi €e u vrijeme, mjesto i
nacin koji bude
najprikladniji...poslana od tvoga Oca-
Boga. Dobro doSla, naSa sestro
smrti!“[7] Istovremeno, utemeljitelj
Opusa Dei nalazio je utjehu u tome
Sto nas na kraju ne Ceka strog sudac,
nego jednostavno Isus.[8] A tamo Ce
biti i nasa Majka u nebu, koja ce
zagovarati za nas. Marija je utociSte
gresnika i nasa nada.




M Syeti Toma Akvinski, Komentar o
sv. Ivanu, 5, 16.

? Benedikt XVI, Govor, 12. rujna
2008.

B! Sveti Josemaria, Predavanja na
SveuciliStu, br. 8.

"I Sveti Ivan Pavao II, Audijencija, 24.
kolovoza 1988.

! Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
26.

® Benedikt XVI, Spe Salvi, br. 44.47.
" Sveti Josemaria, Put, br. 739.

8 Sveti Josemaria, Put, br. 168.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/meditacije-srijeda-
cetvrtog-tjedna-korizme/ (12.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-srijeda-cetvrtog-tjedna-korizme/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-srijeda-cetvrtog-tjedna-korizme/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-srijeda-cetvrtog-tjedna-korizme/

	Meditacije: srijeda četvrtog tjedna korizme

