
opusdei.org

Meditacije: četvrtak
drugog tjedna
korizme

Razmišljanja koja nam mogu
pomoći u molitvi tijekom
korizme.

27.02.2025.

Vrijednost zemaljskih dobara

Imati suosjećanja za one oko
nas
Vidjeti „Lazare“ pred našim
vratima

• 

• 

• 



EVANĐELJE nam donosi prispodobu
o bogatašu i siromašnom Lazaru.
Prvi je osoba koja živi u raskoši,
misleći samo na vlastitu dobrobit.
Isus nam ne kaže da je bio
nepravedan, već jednostavno da je
bio bogat čovjek koji se „odijevao u
grimiz i tanani lan i danomice se
sjajno gostio“ (Lk 16,19). Pred
njegovim vratima ležao je siromah
imenom Lazar, prekriven čirevima.
Bogataš je toliko zaokupljen svojim
bogatstvom da ni ne primjećuje
njegovo postojanje. Lazar nije
primao nikakvu skrb i „želio se
nasititi onim što je padalo s
bogataševa stola“ (Lk 16,21).
„Isprazne su bile njegove misli i
isprazne njegove želje.“ Tako sveti
Augustin govori o bogatašu. „Kad je
umro, istoga dana propali su svi
njegovi planovi.“[1] Isus nam doista
govori da su obojica umrli, ali
njihova je sudbina bila potpuno
različita.



„Pogledaj, ne idem li putem
pogubnim i povedi me putem
vječnim!“ (Ps 139,23-24), molimo
zajedno s psalmistom. Znamo da
ispunjen život, u kojem uvijek
ostajemo slobodni za ljubav, ne ovisi
isključivo o zemaljskim dobrima, jer
ona nam ne mogu pružiti ni
sigurnost ni sreću. Sveti Josemaría
podsjeća nas da „naše srce nije
zadovoljno stvorenim dobrima, nego
teži Stvoritelju.“[2] Korizma je dobro
vrijeme „da otkrijemo u kojoj nam
mjeri materijalna dobra pomažu u
izvršenju misije koju nam je Bog
povjerio. Tada ćemo se lakše moći
odvojiti od onih dobara koja nam ne
pomažu. Poput Gospodina, koji ‘nije
imao gdje bi naslonio glavu’ (Lk
9,58), krenut ćemo naprijed bez
suvišnog tereta. S duhom siromaštva
naučit ćemo cijeniti dobra ovoga
svijeta u njihovoj pravoj vrijednosti –
kao put prema zajedništvu s Njim i
služenju drugima.“[3]



TIJEKOM svog života Lazar nije imao
nikakvih pogodnosti kakve je uživao
bogataš. Iz priče je jasno da je bio
pobožan čovjek koji je polagao nadu
u Boga, i stoga su ga anđeli odnijeli u
njegov vječni dom. Mogli bismo za
njega reći ono što molimo u psalmu:
„Blago čovjeku koji se uzda u
Gospodina!“ (usp. Ps 1). Ključ koji
objašnjava njihovu potpuno različitu
vječnu sudbinu nije samo bogatstvo,
već ono što je sadržano u njihovim
srcima. Bogataš nije osuđen zbog
onoga što posjeduje, nego zbog
potpunog nedostatka suosjećanja.

„Naučite biti i bogati i siromašni,“
kaže sveti Augustin, „bilo da
posjedujete dobra ovoga svijeta ili
nemate ništa. Jer naići ćete na
prosjaka koji je ohol i bogataša koji je
ponizan. Bog se opire oholima, bilo
da su odjeveni u svilu ili u dronjke.
No milost daje poniznima, bilo da



imaju svjetovna dobra ili ih nemaju.
Bog gleda unutra, u čovjekovo srce.
Ondje ga važe i ispituje.“[4]

Lazar nije imao nikakvu vrijednost u
očima svijeta. Zbog svoje bijede i
usamljenosti, jedino mu je Bog
pružao utjehu. „Bog ne zaboravlja
one koje svi zaboravljaju; oni koji su
bezvrijedni u očima ljudi, dragocjeni
su u Gospodinovim očima.“[5]
Prispodoba nas također poziva na
osobitu ljubav prema ljudima koji su
nam najbliži i onima koji su
najpotrebniji. „Naša dobra i naši
problemi ne bi smjeli toliko okupirati
naša srca da postanemo gluhi za
vapaje drugih.“[6] „svatko mora
smatrati svoga bližnjega, ne izuzevši
nikoga, kao ´drugoga samoga sebe´
u prvom redu vodeći brigu o njegovu
životu i o sredstvima koja su mu
potrebna za dostojan život, da ne
nasljeduje onog bogataša koji nije
vodio nikakve brige o siromašnom
Lazaru.“[7]



„JA, JAHVE, istražujem srca i
ispitujem bubrege, da bih dao
svakome po njegovu vladanju, prema
plodu ruku njegovih“ (Jer 17,9-10).
Nakon naše smrti, Bog će nas suditi i
„izvagati“ prema našim djelima. Pred
sobom imamo jasan izbor: slijediti
siguran put onih koji se uzdaju u
Gospodina, poput Lazara, ili jalov put
onih koji svu svoju nadu polažu u
materijalna dobra koja mogu
kontrolirati, poput bogataša.

Sveti Josemaría upozorava na
mentalitet onih koji „kršćanstvo vide
samo kao niz pobožnosti ili djela
poniznosti, a da pritom ne shvaćaju
njihov odnos sa situacijama
svakodnevnog života, da ona
uključuju osjećaj za potrebe drugoga
te hrabrsot za potiskivanje
nepravde.“[8] Ljubav prema Bogu
očituje se u brizi za bližnje; to nije
samo pitanje osjećaja, već nužno



vodi do konkretnih djela služenja
konkretnim ljudima, čak i ako to
znači odricanje od stvari koje nam
pružaju prividnu sigurnost.

„Božje milosrđe prema nama usko je
povezano s našim milosrđem prema
bližnjima; kada nam nedostaje
milosrđe prema drugima, Božje
milosrđe ne može ući u naša srca.“[9]
Molimo našu Gospu za milost da
jasno vidimo „Lazare“ koji su pred
našim vratima, moleći za našu
pažnju i ljubav.

[1] Sveti Augustin, Propovijed 33 A (4.
o Starom Zavjetu).

[2] Sveti Josemaría, Razgovori, br. 110.

[3] Msgr. Fernando Ocáriz, Pismo, 20.
veljače 2021.

[4] Sveti Augustin, O Psalmu 85.



[5] Benedikt XVI, Angelus, 30. Rujna
2007.

[6] Benedikt XVI, Poruka za Korizmu
2012.

[7] Drugi vatikanski koncil, Gaudium
et spes, br. 27.

[8] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 98.

[9] Papa Franjo, Audijencija, 18.
svibnja 2016.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/meditacije-cetvrtak-
drugog-tjedna-korizme/ (12.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-cetvrtak-drugog-tjedna-korizme/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-cetvrtak-drugog-tjedna-korizme/
https://opusdei.org/hr-hr/article/meditacije-cetvrtak-drugog-tjedna-korizme/

	Meditacije: četvrtak drugog tjedna korizme

