
opusdei.org

Kršćansko je srce
ono što vodi prema
napretku

Kršćansko srce i društveni
napredak. Sjećanje na učenja
svetog Josemarije Rad koji je
biskup Javier Echevarria, Prelat
Opusa Dei, održao na Dan
učenja povodom desete
obljetnice Harambee,
5.listopada 2012.

17.10.2012.



Kršćansko srce i društveni
napredak. Sjećanje na učenja
svetog Josemarije

Rad kojeg je biskup Javier
Echevarria, Prelat Opusa Dei, održao
na Dan učenja povodom desete
obljetnice Harambee, 5.listopada
2012.

Dragi prijatelji Harambee-Afrika,

Deseta obljetnica vašeg udruženja
vodi nas izravno do sveprisutnog
sjećanja na kanonizaciju svetog
Josemarije. Dopustite mi da, deset
godina nakon toga događaja,
započnem jednim činom
zahvaljivanja Bogu na ovom pastiru
koji je svima primjer. Svojim je
herojskim odgovorom na duhovne i
ljudske darove koje je primio od Boga
omogućio brojne stvari. Jedna od
njih jest način na koji tolike tisuće
ljudi iz cijeloga svijeta, koji osjećaju
potrebu pomagati muškarcima i
ženama u zemljama u razvoju, mogu



to i učiniti tako dobro preko vaše
organizacije.

Također se želim osobno zahvaliti
Bogu za način na koji se pobožnost
prema svetom Josemariji proširila po
svijetu i za svu pomoć koju je on dao
s Neba tijekom ovih deset godina, sve
od ceremonije kanonizacije, kada je
naš ljubljeni Papa Ivan Pavao II
nazvao svetog Josemariju „svecem
zaštitnikom svakodnevnog života.“

Veliko srce

Sveti Josemaria bio je svećenik
velikoga srca, a to se vidi u svemu što
je napisao, u njegovim
propovijedima, te također i u
projektima za pomoć ljudima u
potrebi koje je potaknuo tijekom
svoga života. Njegovo je učenje još
uvijek aktivan izvor inspiracije po
cijelom svijetu danas, osobito u
Africi, koja je fokus pozornosti ove
konferencije.



Mislim da veliki kapacitet kojeg je
sveti Josemaria imao za ljubav
objašnjava to zašto u brojnim
mjestima u svijetu postoje crkve,
kapelice, zgrade, ulice i trgovi koji
nose njegovo ime. Kongresi i
konferencije posvećene su njegovoj
poruci o traženju Boga u redovnim
životnim prilikama, jednako kao i
knjige, filmovi i dokumentarci. Ljudi
dolaze u Crkvu kao rezultat
upoznavanja svetog Josemarije i
njegovog naučavanja. Svakog
26.lipnja, kada Crkva slavi njegovu
liturgijsku svetkovinu, primamo
vijesti o tisućama Misa održanim u
svakom kutku zemaljske kugle. Na
tim Misama, žene i muškarci svake
nacionalnosti i životnih okruženja
mole Boga, po zagovoru svetog
Josemarije, da „možemo, po našem
svakodnevnom radu, poprimiti
obličje Isusa tvoga Sina i gorućom
ljubavi služiti djelu
otkupljenja“ (Misa svetog Josemarije
Escriva, 26.lipanj).



Prvenstvo ljubavi

Kako bi došli do teme našeg
današnjeg razgovora, sveti je
Josemaria propovijedao da „Čovjek
ili društvo koje ne reagira na patnje i
nepravdu i ne trudi se ukloniti ih, još
je daleko od ljubavi Kristova
srca“ (Susret s Kristom, 167).

Kada govorim o ljudskome srcu ne
govorim samo o osjećajima, a još
manje o tjelesnom organu. Kao što je
sveti Josemaria često govorio: „Kada
govorimo o ljudskom srcu, ne
mislimo samo na osjećaje, već na
cijelu osobu koja ljubi i ophodi se s
drugima. U govornom jeziku, koji
Sveto Pismo preuzima da nam
rastumači božanske stvari, srce je
središte i početak, izraz i prvi razlog
misli, riječi i djela. Čovjek vrijedi
koliko je vrijedno njegovo
srce” (Susret s Kristom, 164).

Kao što nas je Papa Benedikt
podsjetio na početku svoje prve



enciklike „‘Bog je ljubav i tko ostaje u
ljubavi, u Bogu ostaje i Bog u
njemu‘ (1 Iv 4:16). Ove riječi prve
Ivanove poslanice nevjerojatnom
jasnoćom izražavaju samo srce
kršćanske vjere: kršćanske slike Boga
te slike i sudbine društva koja iz nje
proizlazi“ (Deus Caritas Est, 1).

Milosrđe, istinska ljubav, u središtu
je ne samo kršćanskog života već
ljudskog života kao takvoga. Zaista,
„Iz činjenice da je Bog Ljubav te da je
čovjek nastao po Božjoj slici, možemo
shvatiti profinjeni identitet ljudske
osobe: naš poziv na ljubav. Čovjek je
stvoren da bi volio; njegov život se do
kraja ispunjava samo ako se živi u
ljubavi“ (Poruka s desetog
međunarodnog Foruma mladih,
24.ožujka 2010.). Kao rezultat toga
„Čovjek […] ostaje biće koje nije
dovoljno samo sebi, život mu je
besmislen ako mu se ne otkrije
ljubav, ako ne susretne ljubav, ako je
ne iskusi i ne učini svojom, ako sam



u njoj ne sudjeluje” (Ivan Pavao II,
Enciklika Redemptor Hominis, 10). Te
s druge strane: kao ljudska bića, što
više rastemo u ljubavi i ispravnom
darivanju sebe, to se više sami sebi
otkrivamo i više se razvijamo kao
ljudi. Tada nas motivira ta želja da
dajemo, slobodno, umjesto da
zapnemo u tome da želimo sve više i
više imati.

Kao što je mislio sveti Josemaria,
„Veličina čovjeka leži u njegovoj
osobitosti da ljubi, nadilazeći tako
ono što je površno i kratkotrajno.
(Susret s Kristom, 48). Tako da se
svatko ne bi trebao ograničiti ta to da
stvari radi. Naše je djelovanje
potpuno u skladu s našom prirodom
samo kada su stvari koje radimo
učinjene iz ljubavi, pokazuju ljubav i
upućuju na ljubav (usp. Susret s
Kristom, 48). Možemo ići još i dalje te
riječima Svetoga Oca naglasiti da
„upravo ovaj poziv na ljubav čini
čovjeka autentičnom slikom Božjom:



muškarci i žene postaju nalik Bogu
toliko da postaju ljudi
ljubavi“ (Benedikt XVI, govor
sudionicima Crkvene dijecezanske
konvencije Rima, 6.lipnja 2005.).
Milosrđe, služenje, davanje sebe
svojem bližnjemu – ove stvari izraz
su temeljnog, nutarnjeg poziva
ljudskih bića koja se razvijaju tako
što vole i što ih se voli. To je onda ono
što trebamo uzeti kao konstantu,
vladajuće pravilo svojega ponašanja
– vježbanje svih drugih vrlina treba
biti oživljeno s ljubavlju koja je veza
savršenosti. Zaista, sveti Josemaria
govori nam da „živeći milosrđe –
Ljubav – živite sve ljudske i
nadnaravne vrline koje se
zahtijevaju od kršćanina. Te vrline
tvore jedinstvo i ne može ih se
reducirati na manje. Ne možete imati
milosrđe bez pravde, solidarnosti,
obiteljske i društvene odgovornosti,
siromaštva, radosti, čistoće,
prijateljstva…“ (Razgovori, 62).



Ova se istina odnosi na čitavo
čovječanstvo, a osobito na Isusove
učenike. Prisjetimo se da, kada ga je
pismoznanac upitao koja je prva
zapovijed, naš se Gospodin nije
ograničio na to da kaže kako je
voljeti Boga najveća i prva zapovijed.
Nadodao je potrebu za ljubavlju
prema bližnjemu kao zapovijed koja
je sadržana u prvoj (Mt 22:35-39).
Jasno je rekao da nije moguće voljeti
Boga bez da se ljubi bližnjega, jer
istinska ljubav prema Bogu po naravi
uključuje sve ono što voli i Bog,
odnosno, ovaj svijet i ljude na njemu.
Citirajući misao svetog Maksima
Ispovjednika, Benedikt XVI naučava
da „se ljubav prema Bogu otkriva u
odgovornosti prema drugima“ (Spe
Salvi, 28). I pokazuje da „oni koji se
privuku bliže Bogu ne povlače se od
ljudi, već im radije postaju istinski
bliski“ (Deus Caritas Est, 42).

Nadalje, trebamo naglasiti da naša
ljubav prema bližnjemu nije prava



ljubav ako ne volimo Boga.
„Sjedinjeni s Kristom u njegovom
posvećenju Ocu, čvrsto se držimo
njegove sućuti prema mnoštvu koje
plače za pravdom i solidarnosti te
poput dobrog Samaritanca iz priče,
[mi smo] posvećeni pružanju
konkretnih i velikodušnih
odgovora.“ (Benedikt XVI, govor pred
organizacijama za društvenu
pastoralnu skrb, Fatima, Portugal,
13.svibanj 2010.). Ljubav je
zahtjevna i uključuje davanje samog
sebe, a sve je to moguće zahvaljujući
Kristovom potpunom, milosrdnom
davanju sebe svima; i on nas traži i
ohrabruje da ljude tretiramo onako
kako je to on činio (Iv13:34; 15:12).
„Samo ako pokušamo razumjeti
skrovitost ljubavi Božje – te ljubavi
koja seže do smrti – bit ćemo kadri
sasvim se predati za druge, a da nam
poteškoće i ravnodušnost ne mogu
naškoditi.“ (Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 98). Iako je u praksi istinsko,
radosno milosrđe prema našem



bližnjemu trenutno i svjedoči našu
ljubav prema Bogu, očito ne možemo
zaboraviti da snaga za istinsko
služenje drugima proizlazi iz
nadnaravne ljubavi. Dati samog sebe
i biti istinski sjedinjen s drugima
moguće je „kao rezultat najintimnije
veze s Bogom po kojoj on potpuno
prožima dušu – stanje u kojem oni
koji su pili s izvora Božje ljubavi
postaju sposobni biti i sami izvor iz
kojeg izviru ‘rijeke vode žive’ (Iv
7:38)” (Benedikt XVI, Deus Caritas
Est, 42).

Ova interakcija ljubavi prema Bogu i
ljubavi prema bližnjemu, koju od
početaka kršćanstva podučavaju i
prakticiraju, naglašava se u enciklici 
Deus Caritas Est. „Ako nemam baš
nikakav kontakt s Bogom u svojem
životu, tada u drugima ne mogu
vidjeti ništa više od drugih, te sam
nesposoban u njima vidjeti sliku
Božju. Ali ako u svom životu potpuno
ispunjavam potrebe drugih, samo iz



želje da budem ‘odan’ i da ispunim
svoje ‘religijske dužnosti’, tada će
također i moja veza s Bogom rasti u
neplodnosti” (Deus Caritas Est, 18).

Staviti srce u društveno djelovanje

Činjenica da ljudska djelovanja
postaju potpuno ljudska kada su
proizašla iz ljubavi nešto je što „se
također primjenjuje i na socijalnu
sferu; kršćani trebaju biti najdublje
uvjereni u ovo i trebaju [to]
pokazivati svojim
životima” (Kompendij Socijalne
doktrine Crkve, 580). Prema tome
milosrđe, služenje, treba biti prisutno
i treba prožeti sve ljudske odnose.
„To je princip ne samo mikro-veza (s
prijateljima, članovima obitelji ili
manjih grupa) već i makro-veza
(socijalnih, ekonomskih, političkih)“,
kaže Papa (Caritas in Veritate, 2).
Trebamo biti uvjereni i pokušati
druge uvjeriti da društvo nije
izgrađeno primarno na ugovornim i



utilitarnim vezama već na dubljim
ljudskim vezama koje izviru iz
ljubavi. prema tome, princip jest prvi
kriterij razvoja društva i treba ga se
držati dušom čitavog društvenog
poretka (usp. Kompendij Socijalne
doktrine Crkve, 132). Milosrđe,
poučava Kompendij Socijalne
doktrine Crkve, je „sila sposobna
nadahnuti nove načine pristupanja
problemima današnjeg svijeta,
mudrog obnavljanja struktura,
socijalnih organizacija, pravnih
sustava iznutra. Na ovaj način ljubav
preuzima karakteristični oblik
društvenog i političkog milosrđa:
‘Socijalno milosrđe čini da volimo
opće dobro’, čini da efektivno
tražimo dobro svih ljudi i to ne samo
kao individua ili privatnih osoba, već
također i u društvenoj dimenziji koja
ih ujedinjuje” (207).

Iz ovoga proizlazi potreba koja se tiče
svakog aspekta društva te, na prvom
mjestu, kršćana i čitave Crkvene



zajednice. Trebamo učinite sve što
možemo kako bi voljeli svoje bližnje
djelima i u istini; ne samo one koji su
nam blizu poput obitelji, već voljeti
ljubavlju koja grli čak i one koji su
nam najdalji i to na ispravan način.
Ako želimo da nam društvo postane
humanije, ono kojem se više cijeni
dostojanstvo ljudske osobe, potrebno
je dati jednaku važnost socijalnom
milosrđu kako bi ono nadahnulo,
pročistilo i uzdiglo sve ljudske,
političke i društvene veze. Ukratko,
prvi kriterij društvenog napretka je
zapovijed ljubavi. Isus Krist „nam je
otkrio da je ‘Bog ljubav’ (1 Iv 4:8) i u
isto nas je vrijeme učio da je nova
zapovijed ljubavi temeljni zakon
ljudskog savršenstva i potom svjetske
transformacije. (…) U isto [nas]
vrijeme upozorava da se ova ljubav
ne smije držati nečim što je
rezervirano samo za važna pitanja
već se treba besplatno dijeliti u
redovitim životnim
okolnostima” (Vatikan II, Gaudium et



Spes, 38). Milosrđe treba iznutra
prožeti sve društvene strukture.
Upravo ej zato Sveti Otac sumirao
cijelu funkciju socijalne doktrine
Crkve kao “caritas in veritate in re
sociali: objava istine Kristove ljubavi
u društvu” (Caritas in Veritate, 5).

Neke posljedice

Iz ovoga proizlaze različite vrste
praktičnih posljedica i za cijelu
Crkvu i za svakog pojedinog vjernika.
Pogledajmo nekoliko njih.

Potreba da se navijesti da je Bog
ljubav pokazuje da i u društvenoj
sferi trud da se provodi milosrđe ne
može se gledati kao nešto dobro, ali
sekundarno. To je supstancijalni dio
Crkvene zadaće i zadaće svakog
kršćanina. Prema tome organizirana
djela milosrđa od strane Crkve
počela su kada je počela i sama
Crkva, prate je tijekom njezina
života, mijenjaju oblike, i tako će
raditi sve do kraja vremena. Sveti



Josemaria je rekao, „Kako su
razumljivi nestrpljenje, tjeskoba i
nemirne želje onih koji s naravnom
kršćanskom dušom ne žele
registrirati osobnu i socijalnu
nepravdu, što je može načiniti
ljudsko srce. Ljudi žive zajedno već
toliko stoljeća i još uvijek postoji
toliko mnogo mržnje i razaralaštva,
tako mnogo fanatizma u očima koje
ne vide i u srcima koja ne žele ljubiti.
Zemaljsko blago podijeljeno je među
nekolicinom, naobrazba je
ograničena na mali krug, a vani je
glad za kruhom i znanjem. Vani je
ljudski život koji je svet jer dolazi od
Boga, a s kojim se postupa kao s
nekom stvari, kao s brojkama u
statistici. Ja razumijem to
nestrpljenje i sudjelujem u tom
nestrpljenju koje me goni da gledam
prema Kristu, koji nas neprestano
potiče da ostvarimo onu novu
zapovijed ljubavi.“(Susret s Kristom,
111).



Posao za svakoga

Promoviranje socijalnog milosrđa
posao je za svakoga kao zadaća
potrebna na individualnoj razini, na
razini suradnika te na razini cijele
Crkve. Drugi vatikanski koncil jasno
je ovo naglasio: „Neka svatko svojom
svetom obavezom smatra poštovati i
primijetiti društvene potrebe kao
jednu od primarnih dužnosti
modernoga čovjek. […] Kršćanin koji
poriče svoje vremenite dužnosti,
poriče dužnost prema svom
bližnjemu i čak prema Bogu,
ugrožava svoje vječno
spasenje” (Gaudium et Spes, 30 i 43).
Prema tome, sveti Josemaria je mislio
„Čuvajući uvijek veliku slobodu
izrađivanja i primjene konkretnih
rješenja i prema tome unutar
logičnog pluralizma, kršćani se
moraju međusobno uskladiti u
revnosti za služenjem čovječanstvu
inače njihovo kršćanstvo ne bi bilo
Riječ i Život Isusov, već prerušavanje



i prijevara pred licem Božjim i pred
ljudima“ (Susret s Kristom, 167).

Milosrđe koje je ljubav uključuje
cijelu osobu kao integritet, dušu i
tijelo. „Ljudima je potreban zemaljski
kruh, koji ih drži na životu, no
također i nebeski kruh, koji
rasvjetljuje srca i daje im
toplinu” (Susret s Kristom, 49).
Strašno siromaštvo zahtijeva hitni
dar materijalne pomoći, ali nikada
ne smijemo zaboraviti na duhovnu
pomoć: milosrđe na neki način teži
da iznese Božju ljubav pred ljudske
oči. To znači da milosrdni rad
kršćanina treba imati posebnu
karakteristiku, koja se ne može
izgubiti ili razvodniti u
prevladavajućoj ljudskoj filantropiji –
što je dobra stvar, ali nedovoljna da
bi se ispunila misija koju nam je Krist
povjerio. Nadalje, trebamo naglasiti
činjenicu da snaga svih naših
karitativnih aktivnosti ovisi o snazi
naše vjere i naše ljubavi prema Bogu.



Kao što kaže Benedikt XVI „Samo na
temelju dnevne obveze da
prihvatimo i da u potpunosti živimo
Božju ljubav možemo promicati
dostojanstvo svakog ljudskog bića.
[…] Bez nadnaravnih temelja, bez
obraćanja Bogu Stvoritelju, bez
priznanja naše vječne sudbine,
riskiramo pasti kao plijen štetnih
ideologija” (Govor sudionicima
Generalnog Vijeća Internacionalnog
Karitasa, 27.svibanj, 2011.).

U isto vrijeme, kako ne bi završili ni s
čim osim s dobrim namjerama,
trebamo shvatiti da društveno
milosrđe treba biti organizirano i
ustoličeno u instituciju. „Na brojne se
načine pronalazi ljubav prema
bližnjemu ‘u društvu’ […]. Voljeti ga
na društvenoj razini znači, ovisno o
situaciji, iskoristiti socijalna
posredovanja kako bi mu se
poboljšao život ili kako bi se uklonili
društveni faktori koji uzrokuju
njegov loš položaj. Nedvojbeno je to



jedan čin ljubavi, čin milosrđa kojim
netko sada i ovdje odgovara na
istinsku i poticajnu potrebu svoga
bližnjega, ali to je isto tako i
neodvojiv čin ljubavi koja teži
organizirati društvo kako se bližnji
ne bi našli u siromaštvu, iznad svega
kada to postaje situacija unutar koje
se veliki broj ljudi i cijele populacije
mora boriti” (Kompendij Socijalne
doktrine Crkve, 208).

Trebamo naglasiti da iako su
socijalne strukture nužne, njihov cilj
ne smije biti zamjena za ljubav među
ljudima jer se ljudsko dostojanstvo
može mjeriti samo po ljubavi, a ne po
onome što je pravedno ili razumno.
„Budite uvjereni da samo
pravednošću nikada nećete moći
riješit velika pitanja čovječanstva. Ne
čudite se ako se ljudi koji iskuse samo
suhoparnu pravednost osjećaju
povrijeđeni jer dostojanstvo čovjeka,
koji je dijete Božje, zahtijeva mnogo
više. Ljubav mora sve iznutra



oživjeti, a izvan popraviti, onda ona
sve ublažuje, sve pobožanstvenjuje:
‘Bog je ljubav’ (1 Iv 4:16). Ljubav
Božja mora uvijek biti naša
pokretačka sila, onda će biti lakše
ljubiti bližnjega, a svaka će zemaljska
ljubav biti čišća i razumnija” (Sveti
Josemaria, Prijatelji Božji, 172).
Štoviše, „tvrdnja da će samo socijalne
strukture odraditi djela milosrđa
samo maskira materijalistički
koncept čovjeka“ (Benedikt XVI, Deus
Caritas Est, 28 b). Same institucije i
zakoni po sebi nisu dovoljni za
izgradnju društva koje je vrijedno
humanosti: osobno milosrđe je
također potrebno kao čvrst temelj
života društva.

Ono što je do sada rečeno tiče se
svake društvene situacije, ali osobito
je važno u pitanjima najsiromašnijih
slojeva društva. Povlaštena ljubav
prema siromašnima treba se
pokrenuti na socijalnoj i globalnoj
razini potičući razvoj na načine koji



nadilaze religijske, rasne, ideološke i
teritorijalne granice. Sveti Josemaria
naglašava da „Opus Dei [treba biti
prisutan] gdjegod ima siromaštva,
nezaposlenosti, tuge i patnje, kako bi
naučio ljude u radosti podnositi
patnje, ako bi prekinuo siromaštvo i
nezaposlenost (jer mi obučavamo
ljude za posao) i kako bi donio Krista
u život svakoga čovjeka, ako to oni
žele, jer svi smo mi za slobodu
” (1.listopad 1967.; citat iz Una
mirada hacia el fuuro desde el
corazon de Vallejas, Madrid 1998., str.
135). I jednom je drugom prilikom
rekao, „Postoji samo jedna rasa, rasa
djece Božje. Postoji samo jedna boja
kože, boja djece Božje. I postoji samo
jedan jezik, jezik koji govori srcu i
umu, bez buke riječi, te čini da
upoznamo Boga i ljubimo jedni
druge“ (Susret s Kristom, 106).

Postoji čak i pragmatičan razlog za
pomaganje drugima u njihovom
razvoju, jer svaka skupina ljudi može



dostići svoj napredak samo dok radi
na napretku drugih. Blaženi Ivan
Pavao II rekao je da „suradnja na
razvoju čitave osobe i svakoga
ljudskog bića zapravo je dužnost svih
prema svima i trebaju je dijeliti sve
četiri strane svijeta […]. Ako,
suprotno tome, ljudi pokušavaju
ostvariti napredak sa samo jedne
strane, ili u samo jednom svijetu, to
čine na uštrb drugih; i, baš zato što se
drugi ignoriraju, njihov vlastiti
razvoj postaje prekomjeran i krivo
usmjeren” (Sollicitudo Rei Socialis,
32). Ali baš kao i ovaj pragmatičan
razlog, suradnja u razvoju, osobito
onih najsiromašnijih, imperativ je s
etičkog i kršćanskog stajališta i
počinje odbijanjem svake vrste
sebičnosti. Ovo jedinstvo ljudskog i
božanskog središnji je dio poruke
svetog Josemarije. Rekao je da životi
vjernika Opusa Dei uključuju „službu
čiji su ciljevi isključivo nadnaravni,
jer Opus Dei nije i nikada neće biti –
ne može nikada biti – svjetovno



oruđe. Ali u isto vrijeme to je i
ljudsko služenje, jer sve što radite
jest da želite postići kršćansko
savršenstvo u svijetu, jasno, sa
svojim potpuno slobodnim i
odgovornim djelovanjem na svim
poljima civilnog društva. Jedna
nesebična služba, koja vas ne
ponižava već uči, širi vam srca, čini
ih Rimskima u najboljem i najvišem
smislu te riječi, te vas vodi da tražite
čast i dobro ljudi u svakoj zemlji
kako bi dan za danom tamo bilo sve
manje siromaha, sve manje
neobrazovanih, sve manje duša bez
vjere, sve manje očajnih, manje
ratova, manje nesigurnosti, više
ljubavi i više mira” (Pismo dana
31.travnja 1943., 1).

Kao i sa svakim drugim aspektom
kršćanskog života, sve što je o ovoj
temi rečeno ne može se svesti na
teoriju koja lijepo zvuči i o kojoj se
samo propovijeda. To treba biti
poticaj za efektivno djelovanje na



integralnom razvoju svih bez da se
ikoga isključuje (usp. Bl. Ivan Pavao
II, Centesimus Annus, 57). Takav se
razvoj treba smatrati neizbježnom
dužnosti, onom koja zahtijeva dobro
isplaniran, odgovoran i pravilno
reguliran trud kojeg smo svi pozvani
uložiti ovisno o svom položaju u
Crkvi i civilnom društvu (usp. Bl.
Ivan Pava II, Sollicitudo Rei Socialis ,
42-45). Kako bi postigli svoj cilj
možda trebamo raditi na promjeni
načina kojim ljudi žive, struktura
moći koje upravljaju društvom,
modelima proizvodnje i potrošnje, i
uspostaviti ih na način koji ispravno
razumije opće dobro čitavog
čovječanstva (usp. Bl. Ivan Pavao II, 
Centesimus Annus, 58).

Trud da se ovako živi, s ciljem
pomaganja našim bližnjima, nešto je
što nitko od nas ne bi trebao
izbjegavati. Ali kao što to sami
trebamo vježbati, jednako je važno
prenijeti to na druge, primjerice,



pomoći im, riječima svetog
Josemarije, „da ne budu sebični te da
nešto od svoga vremena velikodušno
potroše na služenje drugim ne tako
sretnim ljudima, radeći poslove koji
odgovaraju njihovoj starosti te u
kojima na praktičan način mogu
pokazati ljudsku i nadnaravnu brigu
za svoje bližnje“ (Razgovori, 111).

Budući da je Harambee posvećen
svijetu Afrike, želio bih citirati neke
riječi Benedikta XVI iz njegove
Apostolske Poslanice Africae Munus
od 19.studenog prošle godine:
„Ljudske su savjesti izazvane
velikom nepravdom koja postoji u
cijelom našem svijetu, a osobito u
Africi. […] Ako pravda znači
prevladati u svim područjima života,
privatnom i javnom, ekonomskom i
socijalnom, potrebu da se uzdrži
supsidijarnost i solidarnost, i štoviše,
biti inspiriran ljubavlju” (Africae
Munus, 24).



Harambee je nastao kao odgovor na
kanonizaciju svetog Josemarije.
Danas vam želim sretnu godišnjicu i
želim vam zahvaliti na vašem radu i
uvjeriti vas da molim da se sve više
ljudi pridruži u vašem trudu na
podupiranju ljudi u Africi koji sami
žele biti graditelji i menadžeri svoga
vlastitog napretka. Skupa s vama
zahvaljujem Bogu za brojne
edukacijske projekte koji su već
pokrenuti u subsaharskoj Africi
prošlog desetljeća te za brojne
aktivnosti koje ste poticali u ostatku
svijeta. Jedan od vaših ciljeva jest
širiti sliku o Africi koja se jako
razlikuje od stereotipa. Na vašem
kontinentu, istina, postoje brojne
nepravde koje nitko ne može
ignorirati. Ali Afrika je također i
zemlja duhovnih vrijednosti koje su
u današnje vrijeme od velike
važnosti.

Prekosutra se otvara trinaesti skup
sinoda biskupa na temu „Nova



evangelizacija za prenošenje
kršćanske vjere“. Sve vas pozivam da
molite na tu nakanu. Na desetu
obljetnicu kanonizacije svetog
Josemarije možemo ga moliti da
zagovara Sinodu, kako bi ovaj
crkveni skup podsjetio svijet da
svetost nije samo cilj za privilegiranu
manjinu, nego, kako je potvrdio
Drugi vatikanski koncil, to je poziv za
svakoga, unutar dosega za svakoga
muškarca i ženu dobre volje. Molimo
da ova Sinoda i Godina vjere koja će
započeti, pomogne povećati srca
brojnih ljudi „na mjeru Kristovog
Srca“. Neka tada ta srca potaknu
druga obraćenja i budu vodilje
preobrazbe na društvenoj razini po
pitanju ljudskog dostojanstva i naše
sudbine u Božjoj slavi, u Africi i po
cijelome svijetu.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/krscansko-je-srce-ono-sto-

vodi-prema-napretku/ (10.12.2025.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/krscansko-je-srce-ono-sto-vodi-prema-napretku/
https://opusdei.org/hr-hr/article/krscansko-je-srce-ono-sto-vodi-prema-napretku/
https://opusdei.org/hr-hr/article/krscansko-je-srce-ono-sto-vodi-prema-napretku/

	Kršćansko je srce ono što vodi prema napretku

