opusdei.org

Krist otkriva OcCevo
milosrde

"Bozansko milosrde, koje je On
objavio kroz povijest Izabranog
naroda, jasno svijetli u
utjelovljenoj Rijec¢i." Clanak o
milosrdu u Svetom pismu, za
Jubilej milosrda u Crkvi.

28.04.2018.

Medu dijalozima koje je Bog imao s
Mojsijem, zapisanima u Knjizi
Izlaska, pojavljuje se prizor zaogrnut
tajnom u kojem Mojsije pita
Gospodina da mu pokaze svoje lice.
Jahve mu na to pitanje



odgovara:Onda cu ja svoju ruku
maknuti, pa ¢eS me s leda vidjeti. Ali
se lice moje ne moZe vidjeti. Kada je
dosla punina vremena, u jednom od
razgovora ispunjenih povjerenjem
Filip postavlja isto pitanje Isusu:
Gospodine, pokaZi nam Oca. 1za toga
slijedi neposredan odgovor
utjelovljenog Boga: Onaj koji je vidio
mene, vidio je Oca.

Isus otkriva Oca. Kada razmatramo
Evandelja moZemo otkriti Bozje
osobine, ukljucujudi, prije svega,
njegovo milosrde koje je poznato po
jednostavnosti Isusovih rijeci i
Zivota. BoZansko milosrde, koje je On
objavio kroz povijest Izabranog
naroda, jasno svijetli u Utjelovljenoj
Rijeci. U Rijeci, licu OCevog milosrda,
vidimo potpuno ostvarenu njeznu
molitvu koju je Gospodin naucio
Mojsija, molitvu koju su koristili
svecenici kada su blagoslivljali djecu
Izraelovu: Neka te blagoslovi Gospod
i neka te cuva! Neka te Jahve licem



svojim obasja, milostiv ti bude! Neka
pogled svoj Jahve svrati na te i mit it
donese! U osobi Isusa Krista Bog u
cijelosti daje da njegovo lice sjaji
poklanjajuci nam tako mir koji svijet
ne moze dati.

Bog koji nas traZi i slusa

Od prvih stranica knjige Postanka,
Bog nam pokazuje svoje milosrde.
Nakon svojega grijeha, Adam i Eva
skrivaju se medu stablima u vrtu jer
su svjesni golotinje i viSe se ne
usuduju gledati Boga u lice. Ali
Gospodin ih odmah dolazi potraZziti.
"Ako taj trenutak grijeha oznacava
pocetak Adamova progonstva, vec
tada postoji obecanje o povratku tj. o
mogucnosti povratka. Bog ga odmah
upita: "Adame, gdje si?" Trazio ga je. "
Kao znak da Njegova ljubav prema
njima ne prestaje unatoc njihovom
grijehu Gospodin ih upoznaje s
buduéim trijumfom nad zmijinim
potomcima, a ¢ak ih oblaci u krznenu



odjecu. Bog za njima zatvara vrata
raja, ali na horizontu otvara vrata

milosrda: Jer Bog je sve zatvorio u

neposlusnost da se svima smiluje.

U Knjizi izlaska Gospodin djeluje
odluc¢no i oslobada ugnjetavane
Izraelce. Njegove rijeCi upucene
Mojsiju iz goruceg grma, kao iz
Postanka, odjekuju stoljecima. ,,Vidio
sam jade svoga naroda u Egiptu”,
nastavi Jahve, "t cuo mu tuzbu na
tlacitelje njegove. Znane su mi muke
njegove. Zato sam sisao da ga izbavim
iz Saka egipatskih. Kakav primjer za
nas, koji smo ponekad spori u
sluSanju i djelovanju u odnosima s
drugim ljudima! Bog je dobri Otac,
koji vidi patnje svoje djece i Zurno im
dolazi u pomoc da bi ih oslobodio.
Nakon prelaska Crvenog mora, na
svetom mjestu na gori Sinaj,
Gospodin se pokazao Mojsiju kaoBog
milosrdan i milostiv, spor na srdZbu,
bogat ljubavlju i vjernoscu.



“Organska” ljubav

Psalam 86 skoro identi¢no ponavlja
izraz iz Knjige Postanka: “Deus
miserator” (rahum) et

“misericors” (hanun), “patiens et
multae misericordiae” (hesed) “et
veritatis” ('emet). U prijevodu Biblije
na latinski, sveti Jeronim izabire tri
hebrejska koncepta s tri prakticno
istoznacna izraza izvedena iz
latinske rije¢i misericordia. Ova tri
koncepta su uistinu povezana, ali
svaki pojedini daje nijansu koju je
bitno analizirati ako Zelimo shvatiti
puninu Bozjeg milosrda, koje se ne
moZe izraziti jednom rijecju.

Pridjev rahum (miserator) izveden je
iz rijeCi rehem, Sto znaci crijeva,
utroba. Ovaj izraz se koristi u Bibliji
kada se govori radanju Zivoga bica.
[14] MoZe li Zena zaboravit " svoje
dojence, ne imat * sucuti za Cedo
utrobe svoje? Pa kad bi koja i
zaboravila, tebe ja zaboraviti necu.



Bog je njezan prema nama kao majka
koja uzima dijete u narucje, Zeleci
jedino ljubiti ga, Stititi, pomagati,
spremna dati mu sve, ¢ak i samu
sebe. To je slika koju izraz u
podnaslovu Zeli prikazati. Ljubav,
dakle, koja se u dobrom smislu moze
definirati kao "organska". To je
ljubav koja trpi, posebice kada je
suoCena sa djetetovim
zaboravljanjem, ravnodusnosti ili
odbijanjem. "Narode moj, Sto sam ti
ucinio? Cime sam te zamorio?
Odgovori mi.

Ali u isto vrijeme, to je Ljubav koja je
uvijek spremna oprostiti i prijeci
preko svake hladnoce jer Bog ne
ustraje dovijeka u svome gnjevu, nego
uZiva u pomilovanju. To je Ljubav
koja ima saZaljenja prema nesreci u
koju djeca padaju tijekom godina -
»Ja Cu te iscijeliti, rane ti zalijeciti...“ - i
ne popusta u naporu da ih vrati na
pravi put. To je brizna Ljubav, uvijek
spremna zastititi djecu koja su



zlostavljana ili progonjena. Ne boj se,
Jakove, slugo moj, ne plasi se, Izraele!
Jer, evo, spasit cu te izdaleka i
potomstvo tvoje iz zemlje izgnanstva.
Jakov Ce se opet smiriti, spokojno ce
Zivjet " i nitko ga nece plasiti. To je
Ljubav koja je otvorena svima i
tankocutna do najsitnijih detalja:
Dodite, bez novaca i bez naplate
kupite vina i mlijeka. To je Ljubav
koja nas uci brinuti o drugima, nositi
njihove patnje i radovati se njihovoj
radosti; biti istinski blizak nasSim
bliZnjima, pomazucdi ih molitvom,
zanimajuci se za njih,...poklanjajuci
im nase vrijeme.

Bog je takoder opisan kao hanun
(misericors). Ovaj pridjev, koji moZe
biti preveden kao suosjecajan
izveden je od rijeci hen, Sto znaci
milost ili usluga: nesto Sto je dano
kao cista dobrohotnost i Sto nadilazi
strogu pravednost. Spomenuta rijec
izrazava stav Boga koji se osvrce na
jednu od zapovijedi Saveza: Uzmes li



svome susjedu ogrtac u zalog, moras
mu ga vratiti prije zalaza sunca. Ta to
mu je jedini pokrivac¢ kojim omata
svoje tijelo i u kojem moZe leci. Ako k
meni zavapi, uslisat ¢u ga jer sam ja
milostiv (hanun)! Ova zapovijed je
inspirirana suosjecanjem prema
siromasnom Covjeku, koji je u
nemogucnosti platiti Sto po pravdi
treba posjedovati. Gospodin ne moZe
stajati mirno i promatrati patnju
Covjeka. Upravo to BoZje suosjecanje,
koje Bog poticCe kod svoje djece,
otvara put istinskoj pravednosti. Jer
ljubav mi je mila, ne Zrtve, poznavanje
Boga, ne paljenice. Osoba koja istinski
poznaje Boga, spremno prepoznaje
brata ili sestru koji pate. Koliko ¢cemo
prilika za sluzenje drugima otkriti
ako zamolimo Gospodina za ovaj
suosjecajan pogled! Jubilej Milosrda
je dobra prilika za nas da se
pridruzimo drugima ¢ineci neka
djela milosrda, gdje god se nalazili.



Bog koji je vjeran i koji nas
iSCekuje

Psalam 86 takoder govori o tome da
je Gospodin Bog bogat milosrdem,
“multae misericordiae” (hesed),
koristedi rijeC koja se doslovno moze
prevesti kao poboznost. Ovaj izraz
prije svega se odnosi na postovanje u
ljubavi izmedu roditelja i djece i
izmedu supruznika. Stoga, kada se
Jakov, koji je tada vec bio veoma star,
sprema umrijeti, pozva sina Josipa te
mu recCe: Ako mi ZeliS ugoditi, stavi
svoju ruku pod moje stegno kao
jamstvo svoje odanosti (hesed) meni:
nemoj me sahraniti u Egiptu!. Tj. on
ga pita da djeluje kao dobar djecak i
da ispuni posljednju Zelju svoga oca.
Izreka da Bog obiluje u hesed je
jednako reCeno da Bog uvijek gleda
na nas kao na svoju djecu: njegovi
daroviinjegov poziv su neopozivi.

Za milosrdnog Boga se takoder kaze
da je 'spor na srdzbu', Sto doslovno



znaci da je Sirokogrudan i strpljiv.
Bog zna Cekati, njegovo vrijeme nije
nestrpljivo poput Covjekovog; On je
mudri ratar koji zna Cekati, koji
dopusta da prode vrijeme potrebno
da dobro sjeme proklija, unato¢
kukolju.

Konacno, Gospodinovo milosrde
vodeno je obiljem istine: et veritatis
(‘'emet). Jer milosrde nije pretvaranje
koje prekriva djela i rane kao da ne
postoje; rane nisu povezene bez
prethodnog lijeCenja i brige jer bi se
u suprotnom inficirale. Nas Gospodin
je lijeCnik koji iscjeljuje nasu
sebi¢nost ako dopustimo Njegovoj
milosti da prodrije u dubinu nase
duSe. Dopustati Gospodinu da nas
izlijeci znaci prepoznati sebe kao
greSnika, pokazujuci mu svoje rane
sa spremnosti koristiti sva potrebna
sredstva za izljeCenje. "PokaZzi svoju
ranu kako bi se pravilno izlijecila i
uklonila svaka mogucnost infekcije,
Cak i ako te to boli kao da imas



operaciju."[1] A onda na$ Gospodin
obecava: iako su vam grijesi kao
grimiz, pobijeljet Ce poput snijega.

Stabilan i miran odnos s Bogom i
drugima postiZe se samo na temelju
istine. Prava sreca, piSe sveti
Augustin, ovdje na zemlji i na nebu,
jest gaudium de veritate, radost
otkrivanja i Zivljenja istine. Hod u
istini mnogo je viSe od poznavanja
skupa Cinjenica. Hebrejski izraz
'emet’ oznacava istinu i vjernost.
Iskrena osoba je vjerna, a tko Zeli biti
vjeran, ljubi istinu. Obilan u vjernosti:
ovo je posljednja rijeC BoZje objave
Mojsiju. BoZja vjernost nikada ne
propada jer Gospodin je ¢uvar koji,
kao Sto kaZe Psalam, nikad ne
drijema, nego stalno ¢uva strazu nad
nama kako bi nas vodio u Zivot:
Tvojoj nozi on posrnuti ne da i nece
zadrijemati on, ¢uvar tvoj. Ne, ne
drijema i ne spava on, cuvar
Izraelov...Cuvao te Jahve od zla
svakoga, ¢uvao dusu tvoju! Cuvao



Jahve tvoj izlazak i povratak odsada
dovijeka. (Psalam 121, 3-4, 7-8).

Ukratko, u Starom zavjetu boZansko
milosrde je ponuda, majcinska
dobrodoslica koju Gospodin nudi
onima Kkoji priznaju istinu o svojoj
situaciji, svojim slabostima,
pogreskama, grijehu i nevjeri. Bog ih
ne oslobada samo od tereta koji ih
vuce prema dolje, vec ih i iscjeljuje i
vraca im dostojanstvo svoje djece.

Lice Ocevog milosrda

Sto bijase od pocetka, $to smo ¢uli, $to
smo vidjeli o¢ima svojim, Sto
razmotrismo i ruke nase opipase o
Rijeci, Zivotu. Ove Zarke rijeci
apostola, kojega je Isus ljubio,
sadrzavaju svu snagu kojom su
napisane. U Isusu, Ivan je vidio i
dotaknuo Bozju ljubav, a svi mi
krscani to takoder mozemo uciniti,
tako da nasSa radost bude potpuna.
Krist je "bozansko milosrde u osobi:
susret s Kristom znaci susret s



BoZjim milosrdem. "[2] Sveti
Josemaria nas je pozvao da se ne
umorimo od uZivanja "u prizorima
gdje Ucitelj ¢ini djela koja su i
boZanska i ljudska i gdje nam prica, s
ljudskim i bozanskim dodirom,
predivnu pricu o oprostu i vjecnoj
Ljubavi prema svojoj djeci "[3].

Krist je Dobri Samaritanac koji
nikada ne zapostavlja one koji trpe
bilo kakvu duhovnu ili materijalnu
potrebu, nego se nad njima
sazalijeva i stavlja lijek na njihovu
nesrecu. "Bog je prisutan u nasoj
bijedi, pribliZava se nasim ranama i
lijeCi ih svojim rukama; postao je
covjekom kako bi imao ruke s kojima
bi nas mogao lijeciti. Isusov rad je
osoban: jedan je Covjek pocinio
grijeh, jedan ga je Covjek do3ao
izlijeciti."[4] Cijeli Gospodinov Zivot
ispunjen je djelima milosrda. On
oprasta grijehe oduzetog koji je
spusSten na nosilima s krova kuce
gdje je Isus stajao, podiZe i vraca



Svojo majci sina jedinca udovice u
Naimu, ¢udesno hrani gladnu masu
ljudi koja ga slijedi. "Ono $to je Isusa
pokretalo u svim tim situacijama nije
bilo niSta drugo nego milosrde,
pomocu kojega je Citao srca onih s
kojima se susretao i odgovarao na
njihove najdublje potrebe." [5]

Bezuvjetna ljubav naseg Gospodina
doseZe svoju puninu u Muci. Ondje
se nalazi oprostenje, strpljenje s
naSim grijesima i rijeci koje ne
pokazuju znaka gorcine. Pribijen na
drvo, dirnut je iskrenom ispovijedi
jednoga od kradljivaca: Ali mi po
pravdi jer primamo Sto smo djelima
zasluZili, a on - on nista opako ne
ucini.; Onda rece: "Isuse, sjeti me se
kada dodes u kraljevstvo svoje.” Isus
Zurno odgovara sa savrSenim
izrazom milosrda. Isus prihvaca
molbu kradljivca koji je potreban
ljubavi i koji priznaje pocinjeno zlo u
svom Zivotu u svoj svojoj
jednostavnosti; On mu oprasta i



otvara mu vrata Neba. Zaista ti
kaZzem: danas ces biti sa mnom u raju!
Gospodinov odgovor pokazuje nam
da je On iSCekivao taj trenutak, kao
Sto Ceka svakoga pojedinoga od nas,
ne jednom, ve¢ mnogo puta. "Isus je
primio gresSnike s lJjubaznoscu. Ako
razmiSljamo na ljudski nacin,
gresnici bi trebali biti Isusovi
neprijatelji, neprijatelji Boga. Ali On
im pristupa ljubazno; volio ih je 1
promijenio njihova srca."[6]

U podnoZju KriZa stajala je nasa
Gospa. Pouzdavajuci se u njezin
zagovor, priblizimo se Bogu rijeima
koje je na$ Otac ¢uo po boZanskom
nadahnucu: Adeamus cum fiducia ad
thronum gloriae ut misericordiam
consequamur. Pristupajmo smjelo
prijestolju slave da primimo
milosrde.




[1] Sveti Josemaria, Kovacnica, br.
192

[2] Joseph Ratzinger, Homilija, Misa
za izbor Pape, 18. travnja 2005.

[3] Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji,
br. 216

[4] Papa Franjo, Homilija u sv. Marti,
22. listopada 2013.

[S5] Mt 14:13-21; 15:32-39

[6] Papa Franjo, Audijencija, 22.
veljace 2016.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/krist-otkriva-ocevo-
milosrde/ (18.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/krist-otkriva-ocevo-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/krist-otkriva-ocevo-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/krist-otkriva-ocevo-milosrde/

	Krist otkriva Očevo milosrđe

