
opusdei.org

Krist otkriva Očevo
milosrđe

"Božansko milosrđe, koje je On
objavio kroz povijest Izabranog
naroda, jasno svijetli u
utjelovljenoj Riječi." Članak o
milosrđu u Svetom pismu, za
Jubilej milosrđa u Crkvi.

28.04.2018.

Među dijalozima koje je Bog imao s
Mojsijem, zapisanima u Knjizi
Izlaska, pojavljuje se prizor zaogrnut
tajnom u kojem Mojsije pita
Gospodina da mu pokaže svoje lice.
Jahve mu na to pitanje



odgovara:Onda ću ja svoju ruku
maknuti, pa ćeš me s leđa vidjeti. Ali
se lice moje ne može vidjeti. Kada je
došla punina vremena, u jednom od
razgovora ispunjenih povjerenjem
Filip postavlja isto pitanje Isusu: 
Gospodine, pokaži nam Oca. Iza toga
slijedi neposredan odgovor
utjelovljenog Boga: Onaj koji je vidio
mene, vidio je Oca.

Isus otkriva Oca. Kada razmatramo
Evanđelja možemo otkriti Božje
osobine, uključujući, prije svega,
njegovo milosrđe koje je poznato po
jednostavnosti Isusovih riječi i
života. Božansko milosrđe, koje je On
objavio kroz povijest Izabranog
naroda, jasno svijetli u Utjelovljenoj
Riječi. U Riječi, licu Očevog milosrđa,
vidimo potpuno ostvarenu nježnu
molitvu koju je Gospodin naučio
Mojsija, molitvu koju su koristili
svećenici kada su blagoslivljali djecu
Izraelovu: Neka te blagoslovi Gospod
i neka te čuva! Neka te Jahve licem



svojim obasja, milostiv ti bude! Neka
pogled svoj Jahve svrati na te i mit it
donese! U osobi Isusa Krista Bog u
cijelosti daje da njegovo lice sjaji
poklanjajući nam tako mir koji svijet
ne može dati.

Bog koji nas traži i sluša

Od prvih stranica knjige Postanka,
Bog nam pokazuje svoje milosrđe.
Nakon svojega grijeha, Adam i Eva
skrivaju se među stablima u vrtu jer
su svjesni golotinje i više se ne
usuđuju gledati Boga u lice. Ali
Gospodin ih odmah dolazi potražiti.
"Ako taj trenutak grijeha označava
početak Adamova progonstva, već
tada postoji obećanje o povratku tj. o
mogućnosti povratka. Bog ga odmah
upita: "Adame, gdje si?" Tražio ga je. "
Kao znak da Njegova ljubav prema
njima ne prestaje unatoč njihovom
grijehu Gospodin ih upoznaje s
budućim trijumfom nad zmijinim
potomcima, a čak ih oblači u krznenu



odjeću. Bog za njima zatvara vrata
raja, ali na horizontu otvara vrata
milosrđa: Jer Bog je sve zatvorio u
neposlušnost da se svima smiluje.

U Knjizi izlaska Gospodin djeluje
odlučno i oslobađa ugnjetavane
Izraelce. Njegove riječi upućene
Mojsiju iz gorućeg grma, kao iz
Postanka, odjekuju stoljećima. „Vidio
sam jade svoga naroda u Egiptu",
nastavi Jahve, "i čuo mu tužbu na
tlačitelje njegove. Znane su mi muke
njegove. Zato sam sišao da ga izbavim
iz šaka egipatskih. Kakav primjer za
nas, koji smo ponekad spori u
slušanju i djelovanju u odnosima s
drugim ljudima! Bog je dobri Otac,
koji vidi patnje svoje djece i žurno im
dolazi u pomoć da bi ih oslobodio.
Nakon prelaska Crvenog mora, na
svetom mjestu na gori Sinaj,
Gospodin se pokazao Mojsiju kaoBog
milosrdan i milostiv, spor na srdžbu,
bogat ljubavlju i vjernošću.



“Organska” ljubav

Psalam 86 skoro identično ponavlja
izraz iz Knjige Postanka: “Deus
miserator” (rahum) et
“misericors” (hanun), “patiens et
multae misericordiae” (hesed) “et
veritatis” ('emet). U prijevodu Biblije
na latinski, sveti Jeronim izabire tri
hebrejska koncepta s tri praktično
istoznačna izraza izvedena iz
latinske riječi misericordia. Ova tri
koncepta su uistinu povezana, ali
svaki pojedini daje nijansu koju je
bitno analizirati ako želimo shvatiti
puninu Božjeg milosrđa, koje se ne
može izraziti jednom riječju.

Pridjev rahum (miserator) izveden je
iz riječi rehem, što znači crijeva,
utroba. Ovaj izraz se koristi u Bibliji
kada se govori rađanju živoga bića.
[14] Može li žena zaboravit` svoje
dojenče, ne imat` sućuti za čedo
utrobe svoje? Pa kad bi koja i
zaboravila, tebe ja zaboraviti neću.



Bog je nježan prema nama kao majka
koja uzima dijete u naručje, želeći
jedino ljubiti ga, štititi, pomagati,
spremna dati mu sve, čak i samu
sebe. To je slika koju izraz u
podnaslovu želi prikazati. Ljubav,
dakle, koja se u dobrom smislu može
definirati kao "organska". To je
ljubav koja trpi, posebice kada je
suočena sa djetetovim
zaboravljanjem, ravnodušnosti ili
odbijanjem. "Narode moj, što sam ti
učinio? Čime sam te zamorio?
Odgovori mi.

Ali u isto vrijeme, to je Ljubav koja je
uvijek spremna oprostiti i prijeći
preko svake hladnoće jer Bog ne
ustraje dovijeka u svome gnjevu, nego
uživa u pomilovanju. To je Ljubav
koja ima sažaljenja prema nesreći u
koju djeca padaju tijekom godina -
„ja ću te iscijeliti, rane ti zaliječiti...“ - i
ne popušta u naporu da ih vrati na
pravi put. To je brižna Ljubav, uvijek
spremna zaštititi djecu koja su



zlostavljana ili progonjena. Ne boj se,
Jakove, slugo moj, ne plaši se, Izraele!
Jer, evo, spasit ću te izdaleka i
potomstvo tvoje iz zemlje izgnanstva.
Jakov će se opet smiriti, spokojno će
živjet` i nitko ga neće plašiti. To je
Ljubav koja je otvorena svima i
tankoćutna do najsitnijih detalja: 
Dođite, bez novaca i bez naplate
kupite vina i mlijeka. To je Ljubav
koja nas uči brinuti o drugima, nositi
njihove patnje i radovati se njihovoj
radosti; biti istinski blizak našim
bližnjima, pomažući ih molitvom,
zanimajući se za njih,…poklanjajući
im naše vrijeme.

Bog je također opisan kao hanun
(misericors). Ovaj pridjev, koji može
biti preveden kao suosjećajan
izveden je od riječi hen, što znači
milost ili usluga: nešto što je dano
kao čista dobrohotnost i što nadilazi
strogu pravednost. Spomenuta riječ
izražava stav Boga koji se osvrće na
jednu od zapovijedi Saveza: Uzmeš li



svome susjedu ogrtač u zalog, moraš
mu ga vratiti prije zalaza sunca. Ta to
mu je jedini pokrivač kojim omata
svoje tijelo i u kojem može leći. Ako k
meni zavapi, uslišat ću ga jer sam ja
milostiv (hanun)! Ova zapovijed je
inspirirana suosjećanjem prema
siromašnom čovjeku, koji je u
nemogućnosti platiti što po pravdi
treba posjedovati. Gospodin ne može
stajati mirno i promatrati patnju
čovjeka. Upravo to Božje suosjećanje,
koje Bog potiče kod svoje djece,
otvara put istinskoj pravednosti. Jer
ljubav mi je mila, ne žrtve, poznavanje
Boga, ne paljenice. Osoba koja istinski
poznaje Boga, spremno prepoznaje
brata ili sestru koji pate. Koliko ćemo
prilika za služenje drugima otkriti
ako zamolimo Gospodina za ovaj
suosjećajan pogled! Jubilej Milosrđa
je dobra prilika za nas da se
pridružimo drugima čineći neka
djela milosrđa, gdje god se nalazili.



Bog koji je vjeran i koji nas
iščekuje

Psalam 86 također govori o tome da
je Gospodin Bog bogat milosrđem,
“multae misericordiae” (hesed),
koristeći riječ koja se doslovno može
prevesti kao pobožnost. Ovaj izraz
prije svega se odnosi na poštovanje u
ljubavi između roditelja i djece i
između supružnika. Stoga, kada se
Jakov, koji je tada već bio veoma star,
sprema umrijeti, pozva sina Josipa te
mu reče: Ako mi želiš ugoditi, stavi
svoju ruku pod moje stegno kao
jamstvo svoje odanosti (hesed) meni:
nemoj me sahraniti u Egiptu!. Tj. on
ga pita da djeluje kao dobar dječak i
da ispuni posljednju želju svoga oca.
Izreka da Bog obiluje u hesed je
jednako rečeno da Bog uvijek gleda
na nas kao na svoju djecu: njegovi
darovi i njegov poziv su neopozivi.

Za milosrdnog Boga se također kaže
da je 'spor na srdžbu', što doslovno



znači da je širokogrudan i strpljiv.
Bog zna čekati, njegovo vrijeme nije
nestrpljivo poput čovjekovog; On je
mudri ratar koji zna čekati, koji
dopušta da prođe vrijeme potrebno
da dobro sjeme proklija, unatoč
kukolju.

Konačno, Gospodinovo milosrđe
vođeno je obiljem istine: et veritatis
('emet). Jer milosrđe nije pretvaranje
koje prekriva djela i rane kao da ne
postoje; rane nisu povezene bez
prethodnog liječenja i brige jer bi se
u suprotnom inficirale. Naš Gospodin
je liječnik koji iscjeljuje našu
sebičnost ako dopustimo Njegovoj
milosti da prodrije u dubinu naše
duše. Dopuštati Gospodinu da nas
izliječi znači prepoznati sebe kao
grešnika, pokazujući mu svoje rane
sa spremnosti koristiti sva potrebna
sredstva za izlječenje. "Pokaži svoju
ranu kako bi se pravilno izliječila i
uklonila svaka mogućnost infekcije,
čak i ako te to boli kao da imaš



operaciju."[1] A onda naš Gospodin
obećava: iako su vam grijesi kao
grimiz, pobijeljet će poput snijega.

Stabilan i miran odnos s Bogom i
drugima postiže se samo na temelju
istine. Prava sreća, piše sveti
Augustin, ovdje na zemlji i na nebu,
jest gaudium de veritate, radost
otkrivanja i življenja istine. Hod u
istini mnogo je više od poznavanja
skupa činjenica. Hebrejski izraz 
'emet' označava istinu i vjernost.
Iskrena osoba je vjerna, a tko želi biti
vjeran, ljubi istinu. Obilan u vjernosti:
ovo je posljednja riječ Božje objave
Mojsiju. Božja vjernost nikada ne
propada jer Gospodin je čuvar koji,
kao što kaže Psalam, nikad ne
drijema, nego stalno čuva stražu nad
nama kako bi nas vodio u život:
Tvojoj nozi on posrnuti ne da i neće
zadrijemati on, čuvar tvoj. Ne, ne
drijema i ne spava on, čuvar
Izraelov…Čuvao te Jahve od zla
svakoga, čuvao dušu tvoju! Čuvao



Jahve tvoj izlazak i povratak odsada
dovijeka. (Psalam 121, 3-4, 7-8).

Ukratko, u Starom zavjetu božansko
milosrđe je ponuda, majčinska
dobrodošlica koju Gospodin nudi
onima koji priznaju istinu o svojoj
situaciji, svojim slabostima,
pogreškama, grijehu i nevjeri. Bog ih
ne oslobađa samo od tereta koji ih
vuče prema dolje, već ih i iscjeljuje i
vraća im dostojanstvo svoje djece.

Lice Očevog milosrđa

Što bijaše od početka, što smo čuli, što
smo vidjeli očima svojim, što
razmotrismo i ruke naše opipaše o
Riječi, Životu. Ove žarke riječi
apostola, kojega je Isus ljubio,
sadržavaju svu snagu kojom su
napisane. U Isusu, Ivan je vidio i
dotaknuo Božju ljubav, a svi mi
kršćani to također možemo učiniti,
tako da naša radost bude potpuna.
Krist je "božansko milosrđe u osobi:
susret s Kristom znači susret s



Božjim milosrđem. "[2] Sveti
Josemaria nas je pozvao da se ne
umorimo od uživanja "u prizorima
gdje Učitelj čini djela koja su i
božanska i ljudska i gdje nam priča, s
ljudskim i božanskim dodirom,
predivnu priču o oprostu i vječnoj
Ljubavi prema svojoj djeci "[3].

Krist je Dobri Samaritanac koji
nikada ne zapostavlja one koji trpe
bilo kakvu duhovnu ili materijalnu
potrebu, nego se nad njima
sažalijeva i stavlja lijek na njihovu
nesreću. "Bog je prisutan u našoj
bijedi, približava se našim ranama i
liječi ih svojim rukama; postao je
čovjekom kako bi imao ruke s kojima
bi nas mogao liječiti. Isusov rad je
osoban: jedan je čovjek počinio
grijeh, jedan ga je Čovjek došao
izliječiti."[4] Cijeli Gospodinov život
ispunjen je djelima milosrđa. On
oprašta grijehe oduzetog koji je
spušten na nosilima s krova kuće
gdje je Isus stajao, podiže i vraća



svojo majci sina jedinca udovice u
Naimu, čudesno hrani gladnu masu
ljudi koja ga slijedi. "Ono što je Isusa
pokretalo u svim tim situacijama nije
bilo ništa drugo nego milosrđe,
pomoću kojega je čitao srca onih s
kojima se susretao i odgovarao na
njihove najdublje potrebe." [5]

Bezuvjetna ljubav našeg Gospodina
doseže svoju puninu u Muci. Ondje
se nalazi oproštenje, strpljenje s
našim grijesima i riječi koje ne
pokazuju znaka gorčine. Pribijen na
drvo, dirnut je iskrenom ispovijedi
jednoga od kradljivaca: Ali mi po
pravdi jer primamo što smo djelima
zaslužili, a on - on ništa opako ne
učini.; Onda reče: "Isuse, sjeti me se
kada dođeš u kraljevstvo svoje." Isus
žurno odgovara sa savršenim
izrazom milosrđa. Isus prihvaća
molbu kradljivca koji je potreban
ljubavi i koji priznaje počinjeno zlo u
svom životu u svoj svojoj
jednostavnosti; On mu oprašta i



otvara mu vrata Neba. Zaista ti
kažem: danas ćeš biti sa mnom u raju!
Gospodinov odgovor pokazuje nam
da je On iščekivao taj trenutak, kao
što čeka svakoga pojedinoga od nas,
ne jednom, već mnogo puta. "Isus je
primio grešnike s ljubaznošću. Ako
razmišljamo na ljudski način,
grešnici bi trebali biti Isusovi
neprijatelji, neprijatelji Boga. Ali On
im pristupa ljubazno; volio ih je i
promijenio njihova srca."[6]

U podnožju Križa stajala je naša
Gospa. Pouzdavajući se u njezin
zagovor, približimo se Bogu riječima
koje je naš Otac čuo po božanskom
nadahnuću: Adeamus cum fiducia ad
thronum gloriae ut misericordiam
consequamur. Pristupajmo smjelo
prijestolju slave da primimo
milosrđe.



[1] Sveti Josemaria, Kovačnica, br.
192

[2] Joseph Ratzinger, Homilija, Misa
za izbor Pape, 18. travnja 2005.

[3] Sveti Josemaria, Prijatelji Božji,
br. 216

[4] Papa Franjo, Homilija u sv. Marti,
22. listopada 2013.

[5] Mt 14:13-21; 15:32-39

[6] Papa Franjo, Audijencija, 22.
veljače 2016.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/krist-otkriva-ocevo-
milosrde/ (18.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/krist-otkriva-ocevo-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/krist-otkriva-ocevo-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/krist-otkriva-ocevo-milosrde/

	Krist otkriva Očevo milosrđe

