
opusdei.org

Kraljevstvo Božje i
pravednost njegova:
Pravednost (II)

Pravednost nam pruža ˝plan˝
koji ističe najvažnije ciljeve za
svaki dan. Njena definicija
proizlazi iz pravila da se svaka
dužnost temelji na nekom
odnosu. Novi članak u seriji o
vrlinama, „Vrlo ljudski, vrlo
božanski˝.

24.10.2023.

Kasno je poslijepodne na gradskom
trgu i vlasnik vinograda još uvijek



primjećuje radnike bez posla. „Nitko
nas nije zaposlio,˝ kažu mu. Vlasnik
ih šalje raditi u vinograd, iako će
sunce uskoro zalaziti (par. Mt 20, 7).
Uvjerenje da društvena pravednost
ovisi o njegovim vlastitim odlukama
navodi vlasnika vinograda da zaposli
te nesretne ljude. Bilo da je riječ o
njihovoj vlastitoj krivici ili ne, uzalud
su potrošili većinu dana, možda
unatoč tomu što im je nedostajalo
osnovnih životnih potrepština. Iznad
svega bi patili jer se ne bi osjećali
korisnima, što je izvor duboke
egzistencijalne tjeskobe. Stoga im
vlasnik ne daje samo novac, već im
pomaže pronaći smisao u životu. Isus
ne nudi političko rješenje. Naprotiv,
On želi naglasiti da bi nas ˝glad i žeđ
za pravednošću˝ (par. Mt 5, 6) trebali
voditi do traženja kreativnih rješenja
za društvene probleme budući da
fokusiranje isključivo na osobne
probleme nikad ne može biti
kršćanski stav.



Toplina milosrđa, čvrstoća
pravednosti

Ista pravednost koja nas dovodi do
prepoznavanja razlika u drugima, i
stoga poštivanja svega što im pripada
(njihovog života, dobrog glasa,
vlasništva), potiče nas da
razmišljamo o minimalnim uvjetima
za dostojanstven ljudski život i da se
tako ponašamo. Bog nam je darovao
zemaljska dobra kako bi muškarci i
žene mogli uživati u životu u
zajednici. Zato ne možemo biti
ravnodušni prema činjenici da, dok
neki ljudi ugodno žive, drugi umiru
od gladi ili ne mogu uživati u,
primjerice, obrazovanju koje bi
otvorilo vrata novim mogućnostima.

„Svijet postoji za svakoga jer smo svi
rođeni s istim dostojanstvom… Kao
zajednica, imamo obvezu osigurati
da svaka osoba živi s dostojanstvom i
ima dovoljno prilika za njegov ili
njezin osnovni razvoj.˝(1) Ekološki



izazovi, na primjer, ne mogu se
sagledati odvojeno od razmišljanja o
pravednosti. Bez obzira na nečije
legitimno mišljenje o raznim
problemima i mogućim rješenjima,
kršćanin bi se uvijek trebao osjećati
odgovornim za svijet i kakvim ga
ostavljamo budućim generacijama.

Toplina našeg milosrđa i čvrstoća
naše pravednosti dat će nam kriterije
i snagu koji su nam potrebni za
razvijanje odnosa s drugima na
najbolji mogući način. Naravno,
milosrđe postavlja uvjete na našu
dužnost pravednosti. Ove dvije vrline
određuju mnoge odluke koje
donosimo svakog dana, pazeći da
naša obitelj ima prednost pred
mogućim društvenim inicijativama.
˝Red milosrđa˝ na kojem je sveti
Josemaría toliko inzistirao također je
i red pravednosti. Moj odnos s
bolesnom majkom ne bi bio
pravedan ako ne bih pronalazio
vremena da ju posjetim jer sam



prezaposlen projektima solidarnosti
koji su bili jako važni, ali su me
spriječili u ispunjavanju mojih
dužnosti kćeri ili sina. Ako bi
pretjerana darežljivost vlasnika
vinograda, njegova briga da ljudi
pronađu pošten posao, dovela do
ugrožavanja njegove vlastite obitelji,
ne bi pravedno postupio prema
svojoj obitelji.

No pravednost nam također pomaže
da budemo pročišćeniji u svom
milosrđu. Ljubav prema vlastitoj
obitelji i poznanicima ponekad bi
mogla biti neuredna i dovesti nas do
bježanja u vlastiti privatni život, bez
želje za brigom o potrebama
muškaraca i žena oko nas. Ovo bi nas
također moglo dovesti do toga da
uvijek tražimo što je povoljno za one
koji su nam najbliži, čak i ako šteti
trećim osobama. Zbog toga je stav
vlasnika vinograda primjer koji nam
pomaže. Čak i ako mu je život bio
ugodan i ako je, vrlo vjerojatno, imao



bogatstva u izobilju, odlučio si je
zakomplicirati život i otići kroz ulice
nekoliko puta kako bi mnogim
radnicima ponudio mogućnost
primanja plaće za njihov rad. Ovo je
glad za pravednošću koja bi trebala
biti obilježje onih koji slijede Isusa,
što ih dovodi do toga da zanemare
vlastitu udobnost u svojoj želji da
pomognu drugima.

Milosrđe i pravednost trebaju se,
konačno, ispreplesti u viziji
stvarnosti koju vodi živa svijest o
svemu u našim životima što
podrazumijeva odnos s drugima.
„Pravednost koja može biti stabilan
temelj za mir jest pravednost djece
Božje, pravednost oživljena
milosrđem koje u drugima vidi braću
i sestre, djecu istog nebeskog Oca.˝
(3) Naša svetost sastoji se, u dobroj
mjeri, od otkrivanja da su drugi dio
našeg vlastitog života.

Odnosi i dužnosti



U Svetom Pismu riječ ˝pravednost˝
ima mnogo bogatije značenje od
načina na koji se danas shvaća.
˝Pravednost nije apstrakcija ni
utopija. U Bibliji je to pošteno i
vjerno ispunjavanje svake dužnosti
prema Bogu; to je ispunjenje njegove
volje˝. (4) Kad primjerice čujemo da
je sveti Josip bio pravedan čovjek, to
podrazumijeva da je bio svet, da je u
svakoj situaciji radio ispravnu stvar.
Vrlo važan dio svih odluka svetog
Josipa uključivao je pažljivo vaganje
dužnosti prema Bogu i drugim
ljudima, posebno Mariji, kako bi
uredio prioritete u svom životu i
srcu. Pravedna osoba nije ona koja
smatra da je ona sama mjera svih
stvari, već ona koja dopušta da se
izmjeri i koja organizira vlastiti život
na temelju odnosa s drugima. 
Pravednik će moj od vjere živjeti (Heb
10, 38).

Čitajući djela sv. Josemaríje može nas
iznenaditi da, uz naglašavanje



ljubavi i sebedarja kao temeljnih
obilježja kršćanskog života, on često
inzistira da se svetost sastoji u
ispunjavanju dužnosti svakog
trenutka. „Naš život – kršćanski život
– mora biti jako običan: truditi se
svakog dana dobro obavljati uvijek
iste stvari koje su sastavni dio našega
života; ostvarivati u svijetu naše
božansko poslanje izvršavanjem u
svakome trenutku svoje male
obveze.˝ (5) Činjenica da pojam
˝dužnosti˝ uživa tako istaknuto
mjesto u njegovim djelima može
uzrokovati određenu nelagodu u
suvremenom čitatelju ili vjerniku.
Zaista, pretvaranje kršćanskog ideala
u precizno ispunjenje skupine
zapovijedi nije samo neprivlačno;
također može izazvati osjećaj
preplavljenosti ili tuge. Ako je
kršćanstvo religija ljubavi, a stoga i
slobode, zašto sv. Josemaría
naglašava naizgled toliko suhu i
hladnu riječ kao što je ˝dužnost˝?
Zato što, unatoč našem iznenađenju



zbog ponašanja vlasnika vinograda,
ono što u nama pobuđuje divljenje
prema njemu upravo je njegova
darežljivost kada prelazi puki osjećaj
dužnosti.

No ne bismo uspjeli shvatiti dubinu
misli sv. Josemaríje ako bismo
smatrali njegovu poruku samo kao
hladni, suhi poziv na ispunjenje
naših dnevnih obveza u običnom
životu. Nije samo ispunjenje ono što
nas vodi bliže Bogu, već ljubav koja
nas vodi do toga da svaki zadatak
izvršavamo što je savršenije moguće.
„Iskrena pobožnost, prava ljubav
prema Bogu, potiče na rad, na
izvršavanje – premda nije lako –
svakodnevnih dužnosti.˝ (6)
Međutim, trebamo vrlinu
pravednosti kako milosrđe, koje bi
trebalo biti nadahnjujuća sila i cilj
svih naših djela, nikad iz vida ne bi
izgubilo ono što je zaista važno u
svakom danom trenutku. Pravednost
nam pruža ˝plan˝ koji ističe



najvažnije planove za svaki dan.
Njena definicija proizlazi iz pravila
da se svaka dužnost temelji na
nekom odnosu. Stoga najvažniji
odnosi u našem životu definiraju
naše najvažnije dužnosti.

Dužnost svakog trenutka

Mnoge dužnosti pravednosti plod su i
znak ljubavi koja se pokazuje živeći
brižno te znakove. Brinuti se o svojoj
djeci i posvetiti im vrijeme dužnost je
pravednosti koja prirodno proizlazi
iz ljubavi. Njeno ispunjenje često će
nam donijeti radost i neće zahtijevati
puno truda od nas. No, ponekad se
može činiti kao bremenita dužnost
jer se suprotstavlja drugim mogućim
aktivnostima ili zato što smo iznimno
umorni. Raditi dobro također je
dužnost, ne samo prema našem
poslodavcu, već također prema našoj
obitelji i društvu kao cjelini. Ako
primamo fiksnu plaću za određeno
vrijeme rada i rezultate, stvar je



pravednosti truditi se to i postići.
Naposlijetku, kršćani koji se trude
pretvoriti svoj posao u molitvu i
priliku da vole Boga i druge ljude,
otkrivaju mogućnosti služenja
drugima u svim okolnostima svog
rada.

U našem poslu ponekad se može
činiti da bi zahtijevanje poštovanja
za određena osobna prava moglo biti
u suprotnosti s milosrđem, ali sveti
Josemaría uvijek je podučavao da je
manifestacija laičkog mentaliteta
(drugim riječima, svjesnost bivanja u
svijetu) zahtijevati, s milosrđem i
poštovanjem, ono što nam pripada.
Primjerice, boriti se za dobro
zasluženu povišicu ili poštivanje
obećanja koje nam je dano ne znači
da nismo zadovoljni s onim što
imamo ili da ne znamo oprostiti.
Naprotiv, to nam pomaže ojačati
primjenu pravednosti u svojoj
okolini i u društvo kao cjelini, na
dobrobit svih. „Ako smo pravedni,



ispunit ćemo naše profesionalne,
obiteljske i društvene obveze bez
prigovaranja ili pretvaranja, raditi
predano i izvršavati naša prava, što
su isto naše dužnosti.˝ (7)

Odnosi pravednosti tako se
pretvaraju u vrlo određen put
činjenja u svakom trenutku onoga
što je ispravno, odnosno, onoga što je
pravedno. Ispitati sami sebe o
dužnostima svakog dana u molitvi
pomaže nam usredotočiti našu
ljubav na određene veze koje
sačinjavaju naš život. Radnici u
prispodobi, bez obzira na sat kad su
zaposleni i na dogovor s vlasnikom,
težili su ispuniti svoju dužnost i
postići obećanu nagradu.

***

Uvečer kaže gospodar vinograda
svojemu upravitelju: ´Pozovi radnike i
podaj im plaću počevši od posljednjih
pa sve do prvih´ (Mt 20, 8). Bog želi
da se svi muškarci i žene spase i



također želi da uživamo u životu na
zemlji koji treba biti dostojanstven
koliko god može biti. To nas dovodi
do toga da s posebnom brigom
obavljamo dužnosti kako bismo ovaj
svijet učinili humanim i božanskim
mjestom. U isto vrijeme, znamo da će
se puna pravednost postići tek na
kraju vremena i da je to u Božjim
rukama. „Samo Bog može stvoriti
pravednost. A vjera nam daje
sigurnost da on to i čini.˝ (8) Tako će
posljednji biti prvi, a prvi posljednji.
(Mt 20, 16). Oni koji teže kraljevstvu
Božjem i pravednošću njegovoj (Mt 6,
33) mogu se radovati u
˝pravednosti˝ Božjoj: Štoviše, čak sve
gubitkom smatram zbog onoga
najizvrsnijeg, zbog spoznanja Isusa
Krista, Gospodina mojega, radi kojega
sve izgubih i otpadom smatram: da
Krista steknem i u njemu se nađem –
ne svojom pravednošću, onom od
Zakona, nego pravednošću po vjeri u
Krista, onom od Boga, na vjeri
utemeljenoj (Fil, 3, 8-9).



(1) Papa Franjo, Fratelli tutti, br. 118.

(2) Usp. sveti Josemaría, Pisma 4, br.
14; 6, br. 7.

(3) Fernando Ocáriz, “The Spiritual
Heritage of Bishop Alvaro del
Portillo,” March 2014, opusdei.org.

(4) Papa Franjo, Govor, 25. veljače
2023.

(5) Sveti Josemaría, Kovačenica, br.
616.

(6) Kovačenica, br. 733.

(7) Sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
169.

(8) Papa Benedikt XVI, Spe salvi, br.
44.

Gaspar Brahm



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/kraljevstvo-bozje-i-
pravednost-njegova-pravednost-ii/

(14.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/kraljevstvo-bozje-i-pravednost-njegova-pravednost-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/kraljevstvo-bozje-i-pravednost-njegova-pravednost-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/kraljevstvo-bozje-i-pravednost-njegova-pravednost-ii/

	Kraljevstvo Božje i pravednost njegova: Pravednost (II)

