
opusdei.org

Kontemplativna
molitva Crkvi donosi
toliko dobra

Na Općoj audijenciji 5. svibnja
papa Franjo nastavio je s
katehezama govoreći o
kontemplativnoj molitvi.

7.05.2021.

Draga braćo i sestre, dobar dan!

Nastavljamo kateheze o molitvi i u
ovoj katehezi ću govoriti o 
kontemplativnoj molitvi.



Kontemplativna dimenzija ljudskog
bića – što još uvijek nije
kontemplativna molitva – je pomalo
kao „sol“ života: daje okus našim
danima, čini ih boljima. Može se
kontemplirati promatrajući sunce
koje izlazi u zoru, ili stabla koja se u
proljeće zaogrnu zelenilom; može se
kontemplirati slušajući neku glazbu
ili ptičji pjev, čitajući neku knjigu,
pred nekim umjetničkim djelom ili
onim remek-djelom koje predstavlja
ljudsko lice… Carlo Maria Martini,
koji je poslan za biskupa u Milano,
naslovio je svoje prvo pastoralno
pismo „Kontemplativna dimenzija
života“: naime, onaj tko živi u
velikome gradu, gdje je sve –
možemo reći – tako umjetno, gdje je
sve funkcionalno, u opasnosti je da
izgubi sposobnost kontemplacije.
Kontempliranje nije prije svega način
na koji se nešto čini, nego je način
postojanja: biti kontemplativan.



Biti kontemplativni ne ovisi o očima,
nego o srcu. I tu na scenu stupa
molitva kao čin vjere i ljubavi, kao
„dah“ našega odnosa s Bogom.
Molitva čisti srce i, zajedno s njim,
prosvjetljuje također pogled,
omogućujući promatrati stvarnost s
druge točke gledišta. U Katekizmu se
opisuje ta preobrazba srca molitvom
citirajući glasovito svjedočanstvo
svetoga Arškog župnika: „Molitva
promatranja je pogled vjere,
usmjeren na Isusa. ‘Ja gledam njega i
on gleda mene’, govorio je u vrijeme
svog svetog župnika seljak iz Arsa
moleći pred svetohraništem. […].
Svjetlo Isusova pogleda rasvjetljuje
oči našega srca; uči nas sve gledati u
svjetlu njegove istine i njegova
suosjećanja prema svim
ljudima“ (Katekizam Katoličke Crkve,
2715). Sve se rađa iz toga: iz srca koje
osjeća da je promatrano ljubavlju.
Tada se stvarnost promatra drugim
očima.



„Ja gledam njega i on gleda mene“.
Upravo tako: u kontemplaciji
ispunjenoj ljubavlju, karakterističnoj
za najprisniju molitvu, nije potrebno
puno riječi: dovoljan je pogled,
dovoljno je biti uvjereni da je naš
život obavijen velikom i vjernom
ljubavi od koje nas ništa neće moći
odijeliti.

Isus je bio učitelj toga pogleda. U
njegovu životu nije nedostajalo
vremenâ, prostorâ, šutnji,
zajedništva punog ljubavi koje
omogućuje životu da ga ne unište
neizbježne kušnje, nego da ljepotu
sačuva netaknutom. Njegova je tajna
bio odnos s nebeskim Ocem.

Sjetimo se događaja preobraženja.
Evanđelja smještaju tu zgodu u
kritični trenutak Isusova poslanja,
kada oko njega sve više rastu
osporavanja i odbacivanja. Čak je i
među njegovim učenicima mnogo
onih koji ne razumiju i odlaze od



njega; jedan od Dvanaestorice u sebi
gaji misli o izdaji. Isus počinje
otvoreno govoriti o patnjama i smrti
koji ga očekuju u Jeruzalemu. U tim
okolnostima Isus uzlazi na visoku
goru s Petrom, Jakovom i Ivanom. U
Markovu se Evanđelju kaže: „i
preobrazi se pred njima. I haljine mu
postadoše sjajne, bijele veoma –
nijedan ih bjelilac na zemlji ne bi
mogao tako izbijeliti“ (9, 2-3). Upravo
u času u kojem je Isus neshvaćen –
odlaze od njega i ostavljaju ga sama
jer ga ne razumiju – u tome času u
kojem je neshvaćen, upravo kad se
čini da sve tone u magloviti vrtlog
nerazumijevanjâ, upravo tamo je
zablistalo Božje svjetlo. To je svjetlo
Očeve ljubavi koja ispunja srce Sina i
preobražava čitavu njegovu Osobu.

Neki učitelji duhovnosti iz prošlosti
shvaćali su kontemplaciju kao nešto
što je u opreci s akcijom i veličali su
ona zvanja koja bježe od svijeta i
njegovih problema kako bi se



potpuno posvetila molitvi. U Isusu
Kristu, u njegovoj osobi i u evanđelju,
zapravo, nema suprotstavljanja
između kontemplacije i akcije, to ne.
U Evanđelju u Isusu nema
suprotstavljanja. Do njega je došlo
možda pod utjecajem nekih
neoplatonskih filozofa, ali sigurno se
radi o dualizmu koji ne pripada
kršćanskoj poruci.

Postoji veliki poziv u Evanđelju, a to
je nasljedovati Isusa putom ljubavi.
To je vrhunac, središte svega. U tome
smislu ljubav i kontemplacija su
istoznačnice, označavaju isto. Sveti je
Ivan od Križa držao da je mali čin
čiste ljubavi korisniji Crkvi od svih
drugih djela zajedno. Ono što se rađa
iz molitve, a ne umišljenosti našega
„ja“, ono što je očišćeno poniznošću,
pa bio to i osamljen i tihi čin ljubavi,
najveće je čudo koje kršćanin može
učiniti. I to je put molitve
kontemplacije: ja gledam njega, On
gleda mene! Taj čin ljubavi u tihom



dijalogu s Isusom koji čini toliko
dobra Crkvi. Hvala!

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/kontemplativna-molitva-

crkvi-donosi-toliko-dobra/ (29.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/kontemplativna-molitva-crkvi-donosi-toliko-dobra/
https://opusdei.org/hr-hr/article/kontemplativna-molitva-crkvi-donosi-toliko-dobra/
https://opusdei.org/hr-hr/article/kontemplativna-molitva-crkvi-donosi-toliko-dobra/

	Kontemplativna molitva Crkvi donosi toliko dobra

