
opusdei.org

„Kod kuće i na putu,
kad legneš i kad
ustaneš:" Životni
plan (I)

Duhovni plan života nije toliko
"sustav" koliko duboko
ukorijenjeno nutarnje zalaganje
za odnos: odnos djeteta s Ocem.
Novi članak u seriji "Borba,
blizina, misija".

6.02.2025.

„Slušaj": tako počinje jedna od
velikih molitava Starog zavjeta,
poznata kao Shema Israel. Zapisana



je u Knjizi Ponovljenog zakona, a Isus
je citirao kao odgovor na pitanje o
prvoj i najvećoj zapovijedi: „Slušaj,
Izraele! Gospodin Bog naš Gospodin
je jedini. 30 Zato ljubi Gospodina
Boga svojega iz svega srca svojega, i
iz sve duše svoje, i iz svega uma
svoga, i iz sve snage svoje!« (Pnz 6,
4-5; Mk 12, 29-30). Ali molitva
nadilazi zapovijed, naglašavajući
važnost praktičnih svakodnevnih
djela koja održavaju naš um i srce u
skladu s Bogom: Riječi ove što ti ih
danas naređujem neka ti se urežu u
srce. Napominji ih svojim sinovima.
Govori im o njima kad sjediš u svojoj
kući i kad ideš putem; kad liježeš i
kad ustaješ. Priveži ih na svoju ruku
za znak i neka ti budu kao zapis
među očima! Ispiši ih na
dovratnicima kuće svoje i na vratima
svojim! (Pnz 6, 6-9).

Za kršćanina je to snažan poziv da
živi srcem u stalnom dijalogu s
Bogom Ocem, Sinom i Duhom



Svetim. Sveci i duhovni pisci uvijek
su predlagali konkretne načine za
njegovanje tog dijaloga, kao što je
odvajanje vremena za molitvu i
duhovno čitanje, često primanje
euharistije, molitva krunice i
završavanje dana ispitom savjesti. S
istim praktičnim duhom, sveti
Josemaría je rano počeo govoriti o
planu duhovnog života – ili
jednostavnije, kako se to u to vrijeme
obično nazivalo, o planu života. [1]

Ciljevi, procesi i svrha

U jednoj od svojih poslanica
Timoteju, sveti Pavao potiče svog
mladog učenika da živi život
pobožnosti i svetosti u sportskom
duhu: „Vježbaj se u pobožnosti!
Uistinu, tjelesno vježbanje malo
čemu koristi, a pobožnost je svemu
korisna jer joj je obećan život –
sadašnji i budući“ (1 Tim 4,7-8). I u
drugim pismima sveti Pavao
podsjeća svoje slušatelje da Bog želi



da surađujemo s njegovom milošću i
ponovno uspoređuje naš odgovor s
atletskim natjecanjem: „Ne znate li:
trkači u trkalištu svi doduše trče, ali
jedan prima nagradu? Tako trčite da
dobijete“ (1 Kor 9, 24). [2] U sportu,
kao i u mnogim drugim područjima
života, važno je postavljanje ciljeva.
Ako netko ode u teretanu samo da
pogleda oko sebe i učini što god mu
padne na pamet u tom trenutku,
vjerojatno gubi vrijeme i uskoro će ili
izgubiti interes ili, još gore, ozlijediti
se. Isto se može reći i za učenje nečeg
značajnog, razvoj projekta ili
pokretanje posla. Bez svrhe i jasnih
ciljeva, lako je postati dezorijentiran,
rastresen i rasipati svoje napore.
Zato, kada gledamo na svoj život kao
Bog – u svim malim detaljima života,
ne gubeći iz vida njihovu širinu i
dubinu – potreban nam je i jasan cilj:
postati sveti, vođeni i
„preplavljeni"[3] milošću, i pomoći
mnogim drugima da otkriju i uživaju
sreću života u Bogu.



Svejedno, samo postavljanje cilja
ograničen je čin. Ako želimo, na
primjer, osvojiti prvenstvo, izgraditi
uspješan posao ili postići visoku
akademsku ocjenu, moramo učiniti
više od puke želje za ciljem. Dobri
rezultati zahtijevaju ne samo
ambicioznu viziju i jasne ciljeve, već
i pravi sustav za njihovo postizanje.
Za trenera ovaj sustav uključuje plan
za regrutiranje talentiranih igrača i
vođenje učinkovitih treninga. Za
poduzetnika to uključuje
zapošljavanje zaposlenika, razvoj
ideja za proizvode i pokretanje
marketinških kampanja. Za učenika
to obuhvaća metodu za vođenje
dobrih bilješki, strukturirani plan
čitanja i strategije za pripremu za
ispite.

U duhovnom životu, konkretan plan
života je poput "sustava" koji
olakšava (ili barem uklanja
prepreke) djelovanju Duha Svetoga,
koji nas vodi i preobražava. [4]



„Kristov poziv na svetost, kojeg
upućuje svim ljudima bez iznimke,
stavlja svakoga od nas pod obvezu
njegovati svoj unutarnji život i
svakodnevno se boriti za
prakticiranje kršćanskih
kreposti." [5] Potreban nam je jasan
krajnji cilj (živjeti i rasti u svetosti)
kako bismo počeli hodati u pravom
smjeru. Ali ako se usredotočimo
samo na cilj, uskoro ćemo postati
obeshrabreni. Vidjevši vlastitu
nedosljednost i slabost, lako bismo
mogli postati nestrpljivi prema sebi –
pa čak i prema Bogu – misleći da
nismo dovoljno dobri ili da On
nikada nije namjeravao da ciljamo
tako visoko. Sveti Pavao, na primjer,
potiče nas da neprestano molimo
(usp. 1 Sol 5, 17). Ipak, moramo
razmotriti kako to postići na
realističan i održiv način; uostalom,
bilo bi teško uvijek moliti na potpuno
isti način, baš kao što bi bilo teško, ili
barem nezdravo, živjeti samo na
jednoj vrsti hrane.



Zbog toga je sveti Josemaría snažno
poticao vjernost životnom planu, koji
služi kao svojevrsna "duhovna
prehrana" pažljivo osmišljena i
uravnotežena za obične ljude:
„Uvjeravam vas da tko ispunjava
naše životne norme, ili se barem bori
da ih ispuni, u zdravlju i u bolesti, u
mladosti i starosti, po sunčanom
vremenu i po oluji, kad je lako i kad
je teško, to je moje dijete
predodređeno, ako ustraje do kraja:
siguran sam u njihovu svetost." [6]

Međutim, ta vjernost nije samo
marljivost polaznika koji postiže
visoke ocjene posvećujući vrijeme
proučavanju. U carstvu milosti,
osobni napor je važan, ali stvari
funkcioniraju nešto drugačije nego u
prirodnom poretku. Svetost –
veličina na koju nas Bog poziva –
nešto je što smo već primili u izobilju
kao dar i nastavlja nam se besplatno
davati, prije svega po sakramentima.
Zbog toga se ne traži toliko herojska



snaga, već duboka poniznost:
siromaštvo duha i zahvalnost za sve
što nam Bog daje. On želi sve veću
prisnost i sklad s nama, da se prije
svega oslanjamo na Njega i
dopuštamo da nas njegova milost
preobrazi. A to nastojanje da se održi
trajni dijalog s Bogom, koji već
prebiva u nama, sama je bit svetosti.
Iz ove perspektive, plan života
zapravo uopće nije sustav. Umjesto
toga, to je duboko ukorijenjena
unutarnja predanost vezi; odnos
djeteta s Ocem. A taj je odnos samo
srce svetosti.

Vođeni Duhom

Neizbježan napor potreban za
slijeđenje životnog plana donosi
određene rizike kojih bismo trebali
biti svjesni. Jedan od njih je da se
možemo previše usredotočiti na
ispunjavanje samog plana, a premalo
na odnos koji bi plan trebao
njegovati. Drugim riječima, možemo



zaboraviti da osobna svetost nije
rezultat niza stvari koje činimo, već
preobrazbe koju samo Duh Sveti
može ostvariti u svakome od nas:
„Obraćaj se često Duhu Svetom -
Velikom Neznancu - koji te treba
posvetiti. Ne zaboravi da si Božji
hram. - Tješitelj stoji usred tvoje
duše: osluškuj ga i budi poučljiv
prema njegovim nadahnućima." [7]

Uloga Duha Svetoga nije samo da
nam pomogne i pomaže u našim
nastojanjima da budemo sveti;
razmišljati na taj način značilo bi
gledati stvari unatrag. On je glavni
pokretač, vodič, sama arhitektura
naše svetosti. [8] Mogli bismo ići
toliko daleko da kažemo da je
nemoguće rasti u svetosti
jednostavnim osmišljavanjem plana,
ne samo zato što je zadatak izvan
naših snaga, već i zato što ne
razumijemo u potpunosti od čega se
sastoji svetost ili kakav oblik treba
poprimiti u našem životu. Kako



napredujemo u životu (a ponekad
čak i tijekom jednog dana!) svetost se
otkriva kao nešto sasvim drugačije –
daleko bolje i ljepše – nego što smo
zamišljali na početku. Zato bi
prianjanje uz pretjerano krutu ideju
"naše svetosti" moglo postati čak i
prepreka djelovanju Duha Svetoga u
našoj duši.

Naravno, životi svetaca dijele mnoge
zajedničke elemente, jer svetost je
umjetničko stvaranje Duha Svetoga,
koji oblikuje Krista u nama i vodi nas
k Ocu. [9] Štoviše, isti je Duh
nadahnuo različite karizme i
duhovnosti u Crkvi, pružajući nam
konkretne putove kojima trebamo
ići. Međutim, čak i specifičan poziv
unutar Crkve – bilo da je riječ o
nečijem pozivu u Djelo ili pripadnosti
bilo kojoj drugoj duhovnoj obitelji –
ne iscrpljuje kreativnost Duha
Svetoga, niti briše jedinstvene
osobine svake osobe. Naprotiv, svaki
od ovih putova pruža sredstva za



pročišćavanje i uzdizanje tih
osobina. Zato je Otac napisao da se
„duh Djela, poput Evanđelja, ne
nameće našem načinu postojanja,
već ga oživljava. To je sjeme
predodređeno da raste u zemlji svake
osobe." [10]

Sveti Josemaría bio je vrlo svjestan
toga kada je zamišljao plan
duhovnog života za svoju djecu u
Opusu Dei. Ne umanjujući važnost
konkretnih praksi pobožnosti,
napisao je: „Ne smijete dopustiti da
postanu kruta pravila ili
vodonepropusni odjeljci. Neka budu
fleksibilni, da vam pomognu na
vašem putu kojeg živite usred svijeta,
sa životom napornog profesionalnog
rada i društvenih veza i obveza koje
ne smijete zanemariti, jer se u njima
vaš razgovor s Bogom još uvijek
nastavlja. Vaš životni plan trebao bi
biti poput gumene rukavice koja
savršeno pristaje ruci." [11] Na isti
način, često je govorio da u Djelu



„možemo putovati ovim putem na
mnogo različitih načina: držeći se
desno, držeći se lijevo, ili cik-cak,
pješice ili na konju. Postoje tisuće
načina da napredujemo na našem
božanskom putu. Savjest svake
osobe, u skladu s njezinim posebnim
okolnostima, vodit će je naprijed na
jedan ili drugi način. Jedina bitna
stvar je ne napustiti put.“ [12]

Ipak, upravo zato što je naša svetost
nešto ljepše i osobnije od bilo kojeg
generičkog protokola, plan duhovnog
života uistinu je sredstvo svetosti.
Svakodnevni trenuci molitve i
duhovnog čitanja, često primanje
sakramenata, duhovno vodstvo i
trajna formacija... Sve su to stvari od
velike važnosti, iako se svetost ne
sastoji samo u njihovom vršenju. To
su načini na koje ostajemo u stalnom
dijalogu s Bogom, postajući sve bolje
upoznati s njegovom nevidljivom
prisutnošću u našem životu, slušajući
ga i pripremajući se da poučljivo



slijedimo njegova nadahnuća. To su
putovi koji nas u konačnici vode da
ostanemo u njegovoj ljubavi (Iv 15,
9).

Razlika između ovih sredstava i
primata djelovanja Duha Svetoga
također bi se trebala odražavati u
duhovnoj pratnji koju primamo i
nudimo drugima. Osobito kada
krećemo putem, trebamo se potruditi
steći navike koje jačaju naš plan
duhovnog života. Ali od samog
početka – i sve više kako
napredujemo – moramo također
obratiti pozornost na osobnije i
relacijske aspekte: Što mi govori Duh
Sveti? Je li moja molitva privržen
dijalog? Tražim li uistinu Gospodina?
Gdje je moje srce za vrijeme svete
mise ili kada molim svetu krunicu?
Je li moje svakodnevno čitanje
Evanđelja susret s Isusom? Je li moj
posjet Presvetom Sakramentu bio
posjet Nekome koga volim? Jesam li
pokušao odgovoriti na ono što sam



osjetio kao nadahnuće Duha
Svetoga?

Što smo poslušniji nježnom
djelovanju Duha Svetoga u našim
srcima, to ćemo više mira i radosti
pronaći u življenju našeg životnog
plana. Da bismo to ilustrirali
metaforički, shvatit ćemo da Bog želi
da budemo poput trenera koji ciljaju
visoko, ali također vole igru i brinu
se za svoje igrače; poput poduzetnika
koji uživaju u poslovnoj avanturi, ali
također žele služiti drugima i pomoći
svojim zaposlenicima da napreduju;
ili poput učenika koji uživaju u
učenju i otkrivanju novih područja
znanja. To je put kojim je naš Otac
uvijek želio da krenemo: „Dopustite
da vas nosi milost! Neka vam srce
poleti! Jer ako je istina da je ljudsko
srce sklono poniznim stvarima, ono
također ima krila da se uzdiže
visoko, sve do Srca Božjega." [13]



[1] Usp. sveti Josemaría, Prijatelji
Božji, br. 149-153; E. Álvarez, "Plan
de vida", u Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos, Monte Carmelo, 2013.

[2] Vidi i Fil 3:13-14; 2. Tim 4:7-8.

[3] „Koliko ćeš se puta osjetiti
preplavljen, opijen milošću Božjom!
Kakvog li velikog grijeha, kad ne bi
uzvratio! (Sveti Josemaría,
Kovačnica, br. 1007).

[4] Usp. Rim 8, 14-17; 2 Kor 3:18).

[5] Prijatelji Božji, br. 3.

[6] Sveti Josemaría, Pismo br. 2, br.
59.

[7] Sveti Josemaría, Put, br. 57.

[8] Usp. J. Philippe, U školi Duha
Svetoga, New York, Žezlo, 2007.,
poglavlje 1.

[9] Usp. Rim 8, 9-16; Ef 2:18).



[10] F. Ocáriz, Pastoralno pismo,
9-01-2018, br. 11.

[11] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 149.

[12] Sveti Josemaría, Pismo br. 10, br.
19.

[13] Sveti Josemaría, Bilješke s
obiteljskog okupljanja u Santiagu de
Chile, 29-06-1974, cit. u Catequesis en
América (1974), svezak II, str. 45
(AGP, biblioteca, P04).

Oskari Juurikkala

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/kod-kuce-i-na-putu-kad-
legnes-i-kad-ustanes-zivotni-plan-i/

(19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/kod-kuce-i-na-putu-kad-legnes-i-kad-ustanes-zivotni-plan-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/kod-kuce-i-na-putu-kad-legnes-i-kad-ustanes-zivotni-plan-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/kod-kuce-i-na-putu-kad-legnes-i-kad-ustanes-zivotni-plan-i/

	„Kod kuće i na putu, kad legneš i kad ustaneš:" Životni plan (I)

