opusdei.org

Kao u filmu:
Iskustvo pustinje

Isusov Zivot nije bio liSen
poteskoca. Prije poCetka javnog
djelovanja proveo je Cetrdeset
dana posta 1 zalosti u pustinji,
gdje je trpio davolska iskuSenja.
To iskustvo moze nam pokazati
nacin da poteskoce vidimo kao
prilike za sazrijevanje u naSem
kr$c¢anskom pozivu.

13.02.2024.

Radnja dobrog filma Cesto ima
konfliktne trenutke. Da se
protagonist ne mora suocavati s



problemima, mozda bi to bila
monotona i predvidljiva prica. Ali
upravo ti obrati ¢ine film
uzbudljivim. Gledatelj zatim gleda
kako glumac prolazi kroz razne
neuspjehe dok ne postigne ono Sto je
toliko Zelio. A na kraju tog procesa,
koji je imao svoje uspone i padove,
Cesto Ce se osjecati preobrazeno: lik
koji je zapoceo film bit ¢e drugaciji
od onog na kraju.

U povijesti svake osobe postoje i
situacije sukoba. Nema biografija bez
trenutaka boli, sumnje ili umora.
Stoga nam, uz dobre trenutke, ove
okolnosti sukoba takoder omogucéuju
rast u idealima koji nadahnjuju nase
Zivote. Sam je Isus Zelio prigrliti
slicno iskustvo: Cetrdeset je dana
gladovao i Zedao boraveci u pustinji,
gdje je trpio davolske kusnje (usp. Mt
4,1-11).

Odabir onoga Sto Zelimo biti



Nakon Sto je Krist primio oCitovanje
Tjesitelja i OCeve ljubavi u vodama
Jordana, odveo ga je taj isti Duh u
pustinju ,,da ga davao iskusa" (Mt
4,1). Umjesto da prigrli lagani uspjeh
pred mnosStvom na Jordanu, radije je
pripremio svoj javni Zivot s gorko-
slatkim okusom napustenosti i
kusnje. ,I Isusa je kuSao davao, a on
prati svakoga od nas u nasim
kusSnjama. Pustinja simbolizira
borbu protiv zavodljivosti zla, da se
nauci izabrati pravu slobodu.
Zapravo, Isus Zivi iskustvo pustinje
neposredno prije nego Sto zapocCne
svoje javno poslanje. Upravo tom
duhovnom borbom on odlu¢no
potvrduje kakav Mesija namjerava
biti”[1].

Kroz iskuSenja koja se mogu pojaviti
u svakodnevnom Zzivotu i mi moZemo
odluc¢no potvrditi tko Zelimo biti. Ako
ih Bog dopusti, to je upravo zato da
otkrijemo svoju istinu i o¢istimo
svoju ljubav, da naSe Zelje teZe k



njemu. ,Rat kr§canina je neprekidan,
jer u nutarnjem Zivotu postoji
neprestani pocetak i pocetak, koji nas
sprjeCava da oholo zamiSljamo da
smo vec savrSeni. Neizbjezno je da cCe
na naSem putu biti mnogo poteskoca;
da ne nailazimo na prepreke, ne
bismo bili stvorenja od krvi i mesa.
»Uvijek cemo imati strasti koje nas
vuku prema dolje, i uvijek cemo se
morati braniti od tih viSe ili manje
Zestokih zabluda” [2].

Gospodin nas ne ostavlja same. U isto
vrijeme dok dozivljavamo kusSnju,
racunamo na ispruzZenu Isusovu
ruku da Ce nas odrzati. Kroz te
kusnje moZemo bolje razumjeti tko
Zelimo biti i slobodno odabrati ideale
koji nas pokrecu. Krist nas razumije
bolje nego itko drugi kada osjetimo
tu dilemu izmedu toga tko Zelimo biti
i prividnog dobra koje nam kusnja
stavlja nadohvat ruke. Nacin na koji
je on proZivio pustinjsko iskustvo
moZe nam pomoci da realisti¢nije



sagledamo iskuSenja: mir necemo
pronaci popustanjem pred njima ili
razgovorom s njima, ve¢ odlu¢nim
prihvacanjem ljubavi koja
nadahnjuje nas Zivot.

Slusati glad

Kao pravi ¢ovjek, Isus nakon
Cetrdeset dana strogog posta i
duboke molitve osjeca glad. To nije
jednokratni apetit, niti puka ljudska
potreba: to je glad za
preZivljavanjem. Nas§ Gospodin je na
granici svojih ljudskih snaga.
MoZemo ga zamisliti iscrpljenog,
kako pogledom luta susnim i
beskonac¢nim krajolikom, sve dok se
ne zaustavi na malom udaljenom
kamenju. A masta, koja nuzZnost
uvijek pretvara u snove, mozda bi ga
odvela stazama njegovih dragih
uspomena, kada bi jeo jednostavna,
ali ukusna jela koja bi mu majka s
toliko ljubavi pripremala. Upravo u
takvoj situaciji na sceni se pojavio



napasnik: ,,Ako si Sin BoZji, zapovjedi
da ovo kamenje postane
kruhom" (Mt 4,3).

Adam i Eva podlegli su joS jednoj
insinuaciji davla kad su se dali
zavesti lJjepotom ploda stabla,
umjesto zajedniStvom s Bogom (usp.
Post 3,1-6). Izraelski narod takoder je
pao u ocaj u pustinji zbog nedostatka
hrane, jer su se s nostalgijom
prisjecali povrca koje su vezali kao
robovi u Egiptu (usp. Br 11,5). To je
test koji nas, na kraju, navodi da
meditiramo o hijerarhiji nasSeg srca i
da se zapitamo $to je stvarno vazno u
Zivotu. ,Nadvladati iskuSenje da se
Bog podloZi sebi i vlastitim
interesima, ili da ga se stavi u kut, 1
obratiti se na pravi red prioriteta,
dajuci Bogu ponos, put je kojim svaki
krséanin mora uvijek iznova

hodati” [3 ].

Kad se Cini da se potreba buni u
njemu i traZzi svoja prava, Isus



pokazuje pravi izvor svoga mira, ono
za Sto zna da ga Cini sretnim: ,Ne Zivi
covjek samo o kruhu, nego o svakoj
rijeci koja izlazi iz BoZjih usta. ” (Mt
4,4). Krist ne porice da je gladan. Ali
on se ne Zeli zadovoljiti bilo kojom
hranom, nego onom koja ga duboko
zadovoljava: biti vjeran pozivu na
otkupljenje svih Jjudi. ,Moja je hrana
vrsiti volju onoga koji me posla i
izvrSiti djelo njegovo” (Iv 4,34), reci
Ce svojim ucenicima drugom
prilikom.

Gospodin otkriva da je, kada se
pojavi napast, prvi korak prepoznati
je kao takvu. PonaSati se kao da niSta
nije u redu, pretvarati se da zapravo
niste gladni, moZe izazvati latentnu
napetost koja vas malo-pomalo tjera
da poZelite i veselite se onome Sto je
isprva odbijeno. Zato nas Bog poziva
da osluSkujemo glad u svome srcu,
da ga ne ispunimo prvim kamenjem
na koje naidemo. Kroz iskustvo nase
potrebe mozemo razumjeti poruku.



Shvacamo da Gospodin ne Zeli da tu
glad utazimo plodovima drveta ili
egipatskim povrcem, jer oni to tesko
mogu anestezirati. Njegov prijedlog u
suocCavanju s tom potrebom jest da
svoja srca ispunimo onim Sto je
stvarno vazno u nasim zivotima:
ljubavlju prema Bogu i ljubavi prema
drugima.

Prihvacanje BoZje volje

Vrag ne odustaje. Isus Krist mu
dopusta da ga joS jace kusa, kako
bismo Zivlje dozivjeli njegovo
poistovjecivanje s voljom Oca i
njegovu duboku blizinu greSnom
Covjeku. Napasnik odvodi Isusa na
vrh hrama. Vjetar bi udarao o
njegovo golo i umorno lice; stopala bi
mu jedva izdrZala teZinu njegova
tijela koje tetura od umora. Njegove
Ce oCi, koje ce za nekoliko mjeseci
gorko zaplakati za stanovnicima
svetog grada, probosti svojom
ljubavlju svaki krov i sic¢i u svaku



uliCicu. Ne bi li ovo bio dobar
trenutak da otkrije svoj pravi
identitet u svoj njegovoj jasnoci?
Reski glas davola odjednom prekine
gustu tiSinu visine. ,,Ako si Sin Bozji,
baci se dolje! Ta pisano je: Andelima
Ce svojim zapovjediti za tebe i na
rukama cCe te nositi da se gdje nogom
ne spotaknes o kamen.“ (Mt 4: 5).

Na zmijinu Kkrivu insinuaciju Adam i
Eva su posumnjali u Boga. Zasto ne
Zeli da jedemo s ovog drveta?
Tijekom Cetrdeset godina u pustinji,
Izraelci su takoder bili sumnjic¢avi
prema slobodi koju im je Gospodin
ponudio. Nije li nasSa robovska
proslost bila bolja od ove slobode
pune patnje? U svakoj kusnji postoji
mogucnost BoZje odsutnosti, njegove
nemodi ili udaljenosti. MoZda ga se
sjecamo kao suputnika iz proslosti,
koji je neko¢ bio blizak, ali viSe nije
stvaran. Ponekad je lako prepoznati
Gospodina kada stvari idu dobro,
uZzivajuci u cudima Edena ili



razmis$ljajuci o cudima koja je ucinio
da oslobodi Izrael od ropstva. Ali kad
dode do sukoba, Cini se kao da ti
znakovi nestaju: Ceznemo za
izvanrednim, jasnijim o¢itovanjem
BoZje blizine. Tada moZemo pomisliti
da, ako nas odmah ne spasi, on
zapravo nije tako dobar kao Otac
kako smo zamisljali.

Isus ¢e ponovno doZivjeti slicnu
kusnju neposredno prije smrti, kada
mu jedan od razbojnika rece: ,Nisi li
ti Krist? Spasi sebe i nas” (Lk 23,39).
Ovo je razmiSljanje koje slijedi
neodoljivu logiku: Ako stvarno mozes
sve, oslobodi se ove situacije 1 spasi
nas. S druge strane, stav drugoga
razbojnika je drugaciji: ,Pravedno
smo ovdje, jer smo za svoja djela
primili Sto smo zasluzili” (usp. Lk
23,40). Ne buni se protiv sudbine
koja ga Ceka, vec prihvaca svoje
stanje. Stoga ne moli Gospodina da
promijeni stvarnost ili da rijesi sve
njegove probleme vec sada, nego



priznaje njegovo Kkraljevanje i moli
ga da ga ne zaboravi: ,Sjeti me se kad
dodes u kraljevstvo svoje" (Lk

23,42). . Njegova molitva nije bila
zahtjev — pokaZi mi da si ti Spasitelj -
vec ¢in prepustanja u ruke Mesije —
,Zelis 1i to, Gospodine? I ja to
Zelim!“[4]

»Takoder je pisano: Ne iskuSavaj
Gospodina, Boga svojega” (Mt 4,7).
Krist je odbacio drugu kuSnju u
pustinji — a takoder i kuSnju upucenu
njemu na krizu - prigrlivsi jo$
snaznije volju svoga Oca: on
prihvaca da se spasenje izvrsi kako
on Zeli. Nije ga Zelio iskuSavati niti
traziti precace da mu ublazi bol, jer
je znao da traZzi samo svoje dobro,
iako ga je ponekad tesko otkriti.
»,Kada se istinski prepustis
Gospodinu, naucit ces biti zadovoljan
s onim Sto dode, i ne izgubiti spokoj
ako zadaci - usprkos svim tvojim
naporima i odgovaraju¢im
sredstvima — ne budu po tvojoj volji...



Jer oni Ce “ispasti” kako Bogu
odgovara da ispadnu” [5].

Sloboda od idola

Isusa Ceka posljednji ispit. Pavo,
lukav i uporan, odvede ga na vrlo
visoku planinu s koje se vide mnoga
kraljevstva svijeta, sva slava i moc¢
ljudska. Nije li on bio kralj svemira?
Nije li doSao ujediniti sve ljude i
narode u kraljevstvo djece Bozje?
Napasniku bi bila dovoljna jedna
gesta da mu pomogne da konacno
ispuni svoje poslanje. ,Sve Cu ti to
dati ako padneS nicice i poklonis mi
se” (Mt 4,9). Ali Isusova koljena nisu
htjela pokleknuti.

Adam i Eva, ne vjerujuci Bogu, radije
su sebe postavili za bogove. I Izraelci
su u svojim umornim lutanjima
pustinjom ponekad odlucili izgraditi
vlastita boZanstva, po mjeri svojih
iluzija i odrazavajuci vlastita lica.
Kad god covjek ne vjeruje svom Ocu,
on na kraju obozava sam sebe. I



umjesto da svoju nadu polaZze u
tajanstvenu, ali vjeCnu boZansku
mo¢, on odlucuje biti zadovoljan
vlastitom prolaznom slavom, koliko
god mala bila i lako nestala. bavao
nam mozda danas ne nudi ,,sva
kraljevstva svijeta” (Mt 4,8), ali nudi
nam mala kraljevstva koja mozda
potajno Zelimo u svojim srcima i
uvjerava nas da Ce nas to uciniti
dovoljno sretnima da nastavimo
dalje. Na taj na¢in mi predoavamo
stvarnosti koje nisu Bog, vec "okovi
koji zarobljuju".

Gospodin nas je stvorio tako da su
naSe CeZnje usmjerene prema njemau.
Stvoreni smo da dijelimo njegovu
bozansku prirodu - kao Sto su Adam
i Eva namjeravali — i da budemo
sretni — kao Sto su Izraelci trazili u
pustinji . A to znaci nauciti se
osloboditi idola koji obezvrijeduju
put do ispunjenja. ,Dinamicnost Zelje
uvijek je otvorena za iskupljenje. Cak
i kada slijedi zalutale putove, kada



slijedi umjetne rajeve i ¢ini se da
gubi sposobnost Zudjeti za istinskim
dobrom. Ni u bezdanu grijeha ne gasi
se ona iskra koja ¢ovjeku omogucuje
da prepozna istinsko dobro, da ga
okusi i tako krene na uspon, za koji
Bog, darom svoje milosti, nikada ne
liSava svoje pomoci. Nadalje, svi
trebamo hodati stazom prociScenja i
iscjeljenja Zelje. Mi smo hodocasnici
na putu u svoju nebesku domovinu,
u puno, vjecno dobro, koje nam niSta
nece moci oteti. Ne radi se o guSenju
Zelje koja postoji u Covjekovom srcu,
vec o njenom oslobadanju, tako da
moZe dosegnuti svoju pravu

visinu” [6].

Oholost insinuira da nam ne treba
nas Gospodin. Ali Isus se ne da
zavesti fatamorganom koju mu je
predstavio davao. On zna da Ce se na
periferiji Jeruzalema, na Kalvariji,
definitivno otvoriti vrata raja. S kriza
¢e nas uciti u ¢emu se sastoji prava
sreca: poloziti zivot za ljubav.



»,0dlazi, Sotono! Ta pisano je:
Gospodinu, Bogu svom se klanjaj i
njemu jedinom sluzi” (Mt 4,10).

KoKk

Sveti Matej zavrSava svoje izvjeSce o
kusSnjama isticuci da je davao otiSao i
da su andeli do$li sluziti Isusu (usp.
Mt 4,11). Ponekad se ¢ini da su
davolske sile nepobjedive. Cini se da
stresovi kojima on izlaZe ljude traju
vjeCno. To je upravo ono Sto on traZzi:
da nam oduzme nadu i natjera nas
da vjerujemo da je jedini izlaz
prepustiti se onome Sto on predlaze.
Naprotiv, nacin na koji Isus
doZivljava kusnju pokazuje nam da
je takav pristup pogresanida je
pobjeda moguca. Uostalom, ,,davo je
veliki laZac, otac laZi. Zna dobro
govoriti, zna i zapjevati da nas
prevari. On je porazena osoba, ali se
krece kao pobjednik. Njegovo je
svjetlo sjajno poput vatrometa, ali ne



traje, gasi se, dok je svjetlo Gospodnje
blago, ali postojano”[7].

Krist nam moZe pomoci da sa
smirenoScu prihvatimo kusnje i
pobijedimo strah u trenucima
sumnje i slabosti, jer zna da nijedno
davolsko djelovanje nece biti
nadmocnije od ljudske snage
potpomognute miloSc¢u (usp. 1 Kor
10,13). Isus niti u jednom trenutku ne
ulazi u dijalog s napasnikom,
zamisljajuci Sto bi se dogodilo kad bi
prihvatio bilo koji njegov prijedlog.
Umjesto toga, odlu¢no ga presjece,
donoseci ¢vrstu odluku. Tako
odgovara na pozive davla: odabirom
dobra koje mu pokusSava sakriti. Ne
Zeli se hraniti kruhom, nego
bozanskom rijecju. Ne Zeli Boga
staviti na kusnju, ve¢ mu vjeruje. Ne
Zeli kraljevstva svijeta, nego samo
sluziti svome Ocu.

Evandelje nam na taj nacin pokazuje
Gospodina kao ,,novog Adama koiji je



ostao vjeran tamo gdje je prvi
podlegao kusnji. Isus je savrSeno
ispunio poziv Izraela: za razliku od
onih koji su prethodno Cetrdeset
godina u pustinji izazivali Boga (usp.
Ps 95,10), Krist se otkriva kao Sluga
BoZji potpuno poslu$an Bozjoj
volji”[8]. Pobjeda naSeg Gospodina
nad napasnikom takoder je u nasu
korist: ,,Jer nemamo velikog
svecCenika koji ne bi mogao suosjecati
s naSim slabostima, nego koji je u
svemu kuSan kao i mi, osim u
grijehu” (Heb 4: petnaest). Krist ,ne
samo da kao Bog poznaje slabost
naSe naravi, nego je i kao Covjek
iskusio nasSe patnje, iako je bio bez
grijeha. Buduci da je dobro upoznat s
nasim slabostima, moZe nam pruZiti
potrebnu pomoc, a osudujuci nas
izreci Ce svoju kaznu imajuci tu
slabost na umu”[9].

Nakon ove epizode Isus Ce zapocCeti

svoj javni Zivot. U tih Cetrdeset dana
u pustinji Zelio je ojacati svoj duh za



svoju otkupiteljsku misiju koja e biti
teSka i zahtjevna. Pustinje kroz koje
mozda prolazimo u zivotu -
iskuSenja, krize, nazadovanja —
takoder mogu posluZziti kao poticaj za
sazrijevanje naSeg krScanskog poziva
1 mogu biti trenutak milosti. Krist ¢e
nam pomoci proci kroz njih ruku pod
ruku, znajuci da se u svakoj pustinji
krije Bog.

[1] Papa Franjo, Andeo Gospodnji, 7.
oZujka 2022.

[2] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 75.

[3] Benedikt XVI., audijencija, 13.
veljace 2013.

[4] Sveti Josemaria, Put, br. 762.
[5] Sveti Josemaria, Brazda, br. 860.

[6] Benedikt XVI., audijencija, 7.
studenog 2012.



[7] Papa Franjo, Homilija, 8. svibnja
2018.

[8] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
539.

[9] Teodoret iz Kira, Interpretatio ad
Hebraeos, ad loc.

Gaspar Brahm and José Maria
Alvarez de Toledo // Photo:
Wolfgang Hasselmann Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/kao-u-filmu-iskustvo-
pustinje/ (8.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/kao-u-filmu-iskustvo-pustinje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/kao-u-filmu-iskustvo-pustinje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/kao-u-filmu-iskustvo-pustinje/

	Kao u filmu: Iskustvo pustinje

