
opusdei.org

Jubilej milosrđa koji
je proglasio Papa

Na Nedjelju Božanskog
Milosrđa je Papa Franjo objavio
da će Jubilej godine milosrđa
početi 8. prosinca, biti usmjeren
na sakrament Ispovijedi i
tjelesna i duhovna djela
milosrđa.

10.05.2015.

Misericordiae Vultus

Lice milosrđa



BULA PROGLAŠENJA IZVANREDNOG
JUBILEJA MILOSRĐA

FRANJO, RIMSKI BISKUP, SLUGA
BOŽJIH SUGA, SVIMA KOJI ČITAJU
OVO PISMO SLAVA, MILOST I MIR

1. Isus Krist je lice Očevog milosrđa.
U ovim riječima može se dobro sažeti
tajna kršćanske vjere. Milosrđe je
postalo živo i vidljivo u Isusu iz
Nazareta, dosežući u njemu svoj
vrhunac. Otac, „bogat u milosrđu“ (Ef
2:4) nakon što je Mojsiju otkrio svoje
ime kao „Gospodin je milosrdan i
milostiv Bog, strpljiv, bogat milošću i
vjernošću“ (Izl 34:6), nikada nije
prestao, na razne načine kroz
povijest, pokazivati svoju božansku
prirodu. U „punini vremena“ (Gal
4:4), kada je sve uređeno sukladno
njegovom planu spasenja, poslao je u
svijet svog jedinog Sina, rođenog od
Djevice Marije, kako bi na konačan
način otkrio svoju ljubav prema
nama. Tko god vidi Isusa vidi Oca



(usp. Iv 14:9). Isus iz Nazareta svojim
riječima, svojim djelima i svojom
cijelom osobom [1] otkriva Božje
milosrđe.

2. Trebamo stalno razmatrati
otajstvo milosrđa. Ono je vrelo
radosti, spokoja i mira. Naše spasenje
ovisi o njemu. Milosrđe: riječ otkriva
samu tajnu Presvetog Trojstva.
Milosrđe: krajnji i najviši čin kojim
nam Bog izlazi u susret. Milosrđe:
temeljni zakon koji živi u srcu svake
osobe koja iskreno gleda u oči svoje
braće i sestara na putu života.
Milosrđe: most koji spaja Boga i
čovjeka, otvarajući naša srca nadi da
smo, usprkos našoj grješnosti,
zauvijek ljubljeni.

3. Povremeno smo pozvani pažljivije
pogledati na milosrđe kako bismo
mogli postati učinkovitiji znak
Očevih djela u našim životima. Iz tog
sam razloga proglasio Izvanredni
jubilej milosrđa kao posebno vrijeme



Crkve; vrijeme kada svjedočanstva
vjernika mogu izrasti jača i
učinkovitija.

Sveta godina počet će 8. prosinca
2015., na blagdan Bezgrješnog
začeća. Ovaj se liturgijski praznik
prisjeća Božjeg djelovanja od samog
početka povijesti čovječanstva.
Nakon grijeha Adama i Eve, Bog nije
htio čovječanstvo ostaviti samo u
mukama zloga. Stoga je pogledao na
Mariju, svetu i bezgrješnu u ljubavi
(usp.Ef 1:4), izabravši ju da bude
majka čovjekova Otkupitelja. Kada je
suočen s težinom grijeha, Bog
odgovara puninom milosrđa.
Milosrđe će uvijek biti veće od bilo
kojeg grijeha i nitko ne može
postaviti granice na Božju ljubav koja
je uvijek spremna oprostiti. Imat ću
radost otvoriti Sveta vrata na
blagdan Bezgrješnog začeća. Na taj
će dan Sveta vrata postati Vrata
Milosrđa kroz koja će svatko tko uđe



iskusiti ljubav Boga koji tješi, oprašta
i ulijeva nadu.

Nedjelju iza toga, Treću nedjelju
Došašća, Sveta vrata Rimske
katedrale – to jest, Bazilike svetog
Ivana Lateranskog – će biti otvorena.
U tjednima koji slijede, Sveta vrata
ostalih papinskih bazilika će biti
otvorena. Iste ću nedjelje to najaviti
u svakoj lokalnoj Crkvi, u katedrali –
majci crkvi svakog posebnog
područja – ali, alternativno, u
konkatedrali ili drugoj crkvi od
posebnog značaja, Vrata Milosrđa bit
će otvorena tijekom cijele Svete
godine. Po slobodnoj ocjeni mjesnog
ordinarija, slična vrata mogu biti
otvorena u svakom Svetištu koje
često posjećuju velike grupe
hodočasnika, s obzirom da su posjeti
tim svetim mjestima toliko često
trenutci ispunjeni milosrđem, jer
ljudi otkrivaju put obraćenja. Svaka
će, stoga, mjesna crkva biti izravno
uključena u življenje ove Svete



godine kao izvanrednog trenutka
milosti i duhovne obnove. Stoga će
Jubilej biti slavljen kako u Rimu tako
i u mjesnim crkvama kao vidljivi
znak univerzalnog Crkvenog
zajedništva.

4. Izabrao sam datum 8. prosinca
radi njegovog bogatog značenja u
nedavnoj povijesti Crkve. U stvari,
otvorit ću Sveta vrata na pedesetu
godišnjicu zatvaranja Drugog
ekumenskog vatikanskog koncila.
Crkva osjeća veliku potrebu očuvanja
živim toga događaja. S Koncilom je
Crkva ušla u novu fazu svoje
povijesti. Koncilski su Oci, kao pravi
dah Duha Svetoga, snažno uvidjeli
potrebu na pristupačniji način
muškarcima i ženama svojega
vremena govoriti o Bogu. Zidovi koji
su predugo činili Crkvu nekom
vrstom tvrđave su srušeni i došlo je
vrijeme da se na nov način objavljuje
Evanđelje. Bila je to nova faza iste
evangelizacije koja je postojala od



početaka. Bio je to svježi pothvat svih
kršćana da s većim entuzijazmom i
uvjerenjem daju svjedočanstva o
svojoj vjeri. Crkva je osjetila
odgovornost da bude živi znak Očeve
ljubavi u svijetu.

Prisjećamo se pronicljivih riječi
svetog Ivana XXIII kada je otvarajući
Koncil, ukazao na put koji treba
slijediti: „Sada Kristova Zaručnica
želi koristiti lijek milosrđa radije
nego uzeti oružje strogosti …
Katolička se crkva, dok visoko drži
baklju katoličke istine na ovom
Ekumenskom koncilu, želi svima
pokazati kao majka puna ljubavi;
strpljiva, srdačna, potaknuta
suosjećanjem i dobrotom prema
svojoj odvojenoj djeci.“ [2] Blaženi
Pavao VI je u sličnom raspoloženju
govorio na zatvaranju Koncila:
„Draže nam je naglasiti kako je
milosrđe bilo temeljna vjerska
značajka ovog Koncila … stara je
priča o Dobrom Samaritancu bila



model duhovnosti Koncila .. val
privrženosti i divljenja potekao je s
Koncila preko modernog svijeta
čovječanstva. Greške su uistinu
osuđene jer milosrđe je to zahtijevalo
isto kao i istina, ali za same pojedince
bili su samo savjeti, poštovanje i
ljubav. Umjesto razočaravajućih
dijagnoza, ohrabrujući lijekovi;
umjesto groznih predviđanja, poruke
povjerenja usmjerenih današnjem
svijetu od Koncila. Vrijednosti
modernog svijeta nisu samo
poštovane, već im je odano
priznanje, njegovi su napori naišli na
odobrenje, njegove težnje su očišćene
i blagoslovljene … Druga je točka
koju moramo naglasiti sljedeća: sve
je ovo bogato učenje usmjereno
prema jednom, služenju
čovječanstvu, svakog stanja, u svakoj
slabosti i potrebi.“ [3]

Uz ove osjećaje zahvalnosti za sve što
je Crkva primila i s osjećajem
odgovornosti za zadaće koje su pred



nama, prijeći ćemo prag Svetih vrata
u potpunosti sigurni da će nas snaga
Uskrslog Gospodina, koji nas stalno
podupire na našem hodočasničkom
putu, uzdržati. Neka Sveti Duh, koji
vodi korake vjernika u suradnji s
djelom spasenja koje je izradio Krist,
vodi i podupire Božji narod kako bi
mogli razmatrati lice milosrđa. [4]

5. Jubilarna godina bit će zatvorena
na blagdan Krista Kralja 20. studenog
2016. Na taj dan, kada zapečatimo
Sveta vrata, bit ćemo puni, iznad
svega, osjećaja zahvalnosti prema
Presvetom Trojstvu što nam je
omogućilo izvanredno vrijeme
milosrđa. Povjerit ćemo život Crkve,
cijelog čovječanstva i cijelog svemira
Kristovom Gospodstvu, tražeći ga da
na nas izlije svoje milosrđe kao
jutarnju rosu, kako bi svi mogli raditi
zajedno na izgradnji svjetlije
budućnosti. Koliko želim da godina
koja slijedi bude natopljena
milosrđem kako bi mogli pristupiti



svakom muškarcu i ženi donoseći im
Božju dobrotu i nježnost! Neka
balzam milosti dosegne svakoga,
kako vjernike, tako i one koji su
daleko, kao znak da je Kraljevstvo
Božje već prisutno usred nas.

6. „Vlastito je Bogu da daje svoje
milosrđe, te upravo na taj način
objavljuje svoju svemogućnost.“ [5]
Riječi svetog Tome Akvinskog
pokazuju da je Božje milosrđe znak
njegove svemoćnosti, a ne slabosti. Iz
tog razloga liturgija u jednoj od
svojih najstarijih zajedničkih
molitava ima: „O Bože, koji iznad
svega pokazuješ svoju moć kroz svoje
milosrđe i oprost…“ [6] Kroz povijest
čovječanstva, Bog će uvijek biti Onaj
koji je prisutan, blizu, providan, svet
i milosrdan.

„Strpljenje i milosrđe.“ Ove riječi u
Starom zavjetu često idu zajedno
kako bi opisale Božju prirodu.
Njegovo se milosrđe konkretno



pokazuje u mnogim djelima tijekom
povijesti spasenja gdje je njegova
dobrota prevladala kaznu i uništenje.
Psalmi na poseban način u prvi plan
stavljaju veličinu njegovih
milosrdnih djela: „koji potlačenima
vraća pravdu, koji gladnima kruha
daje. Gospod oslobađa zarobljene.
Gospod otvara oči slijepcima, Gospod
uspravlja prignute, Gospod ljubi
pravedne. Gospod štiti tuđince,
uzdržava sirote i udovice, a
grješnicima put mrsi“ (Ps 146:7-9).
Evo i nekih drugih izraza Psalmista:
„On iscjeljuje one koji su slomljena
srca i zavija rane njihove … Gospod
podiže ponizne, bezbožnike do
zemlje ponizuje.“ (Ps 147:3, 6).
Ukratko, Božje milosrđe nije
apstraktna ideja, već konkretna
stvarnost kroz koju otkriva svoju
ljubav kao onu od oca ili majke,
potaknutu do same dubine ljubavi za
njihovo dijete. Teško bi moglo biti
pretjerivanje reći da je to „organska“
ljubav. Ona prirodno, puna nježnosti



i suosjećanja, ugađanja i milosrđa
izbija iz dubine.

7. „Jer vječna je ljubav njegova.“ Taj
se pripjev ponavlja nakon svakog
stiha u Psalmu 136 dok priča povijest
Božjeg objelodanjenja. Vrlinom
milosrđa svi su događaji Starog
zavjeta puni profinjenog
spasiteljskog smisla. Milosrđe
predočava Božju povijest s Izraelom
kao povijest spasenja. Stalno
ponavljajući poput psalma „jer
vječna je ljubav njegova“, izgleda da
probija dimenzije prostora i
vremena, stavljajući sve u vječno
otajstvo ljubavi. To je kao da kažemo
da će ne samo kroz povijest, već u
vječnosti čovjek uvijek biti pod
milosrdnim Očevim pogledom. Nije
slučajno da su Izraelci željeli uključiti
ovaj psalam – „Zahvalne litanije“,
kako se zove – u svoje najvažnije
liturgijske blagdane.



Isus se, prije svoje Muke, molio
koristeći taj psalam milosrđa. Matej o
tome svjedoči u svom Evanđelju kada
kaže da su, „kada su otpjevali
himnu“ (26:30), Isus i njegovi učenici
otišli na Maslinsku goru. Dok je
ustanovljavao Euharistiju kao trajni
spomen na sebe i svoju vazmenu
žrtvu, simbolično je postavio ovaj
vrhovni čin otkrivenja u svjetlu
svojeg milosrđa. Unutar istog
konteksta milosrđa, Isus je ušao u
svoju muku i smrt, svjestan velikog
otajstva ljubavi koju će upotpuniti na
križu. Znajući da je sam Isus molio
ovaj psalam, čini ga još važnijim za
nas kršćane, izazivajući nas da u
našem svakodnevnom životu
preuzmemo pripjev moleći te riječi
slave: „jer vječna je ljubav njegova.“

8. S našim očima upravljenim na
Isusa i njegov milosrdan pogled,
doživljavamo ljubav Presvetog
Trojstva. Zadaća koju je Isus primio
od Oca bila je otkrivanje otajstva



božanske ljubavi u njenoj punini.
Ivan prvi i jedini puta potvrđuje u
cijelom Svetom pismu: „Bog je
ljubav“ (1. Iv 4:8, 16). Taje ljubav
sada postala vidljiva i opipljiva u
Isusovom cijelom životu. Njegova
osoba nije ništa drugo doli ljubav,
besplatno dana ljubav. Veze koje
ostvaruje s ljudima koji mu pristupe
pokazuju nešto potpuno jedinstveno
i neponovljivo. Znakovi koje radi
osobito pred očima grješnika,
siromašnih, marginaliziranih,
bolesnih i onih koji pate, su svi
usmjereni tome da nas nauče
milosrđu. Sve u njemu govori o
milosrđu. Ništa u njemu nije lišeno
suosjećanja.

Isus je, vidjevši gomilu ljudi koja ga
je slijedila, shvatio da su umorni i
iscrpljeni, izgubljeni i bez vođe, i
osjetio je duboko suosjećanje za njih
(usp. Mt 14:14), i s nekoliko kruhova i
riba sve ih je nasitio (usp. Mt 15:37).
Ono što je Isusa pokretalo u svim tim



situacijama nije bilo ništa drugo nego
milosrđe kojim je čitao srca onih koje
je susretao i odgovarao na njihove
najdublje potrebe. Kad je susreo
Naimovu udovicu dok je otpraćala
sina na pokop, osjetio je jako
suosjećanje za neizmjernu patnju
tugujuće majke i vratio joj je sina
uskrsnuvši ga od mrtvih (usp. Lk
7:15). Nakon oslobađanja
opsjednutog u zemlji Gerazena, Isus
mu je povjerio zadaću: „ Idi kući k
svojima i pripovijedaj im kako je
veliku stvar na tebi učinio Gospodin i
kako ti se smilovao“ (Mk 5:19). Poziv
Mateju je također predstavljen u
kontekstu milosrđa. Prolazeći uz
tezgu sakupljača poreza, Isus je
pažljivo pogledao u Mateja. Bio je to
pogled pun milosrđa koji je oprostio
grijehe tog čovjeka, grješnika i
sakupljača poreza, kojeg je Isus
izabrao – usprkos oklijevanju
učenika – da postane jedan od
dvanaestorice. Sveti Beda Časni je,
komentirajući taj odlomak iz



Evanđelja, napisao da je Isus
pogledao na Mateja milosrdnom
ljubavi i izabrao ga: miserando atque
eligendo. [7] Taj me izraz toliko
impresionirao da sam ga izabrao za
svoj biskupski moto.

9. U poredbi posvećenoj milosrđu,
Isus otkriva prirodu Boga kao Oca
koji nikad ne odustaje dok nije
oprostio grešku i suosjećanjem i
milosrđem prešao odbijanje. Dobro
su nam poznate te poredbe, točno tri:
izgubljena ovca, izgubljeni novčić i
otac s dva sina (usp. Lk 15:1-32). U
tim je poredbama Bog uvijek
predstavljen pun radosti, osobito
kada oprašta. U njima nalazimo srž
Evanđelja i naše vjere, jer je milosrđe
predstavljeno kao sila koja sve
prevladava, ispunjava srce ljubavlju i
donosi utjehu kroz oprost.

Iz druge poredbe možemo izvući
važno učenje za naše kršćanske
živote. U odgovoru na Petrovo



pitanje o tome koliko je puta
potrebno oprostiti, Isus kaže: „Kažem
ti, ne do sedam puta, nego do
sedamdeset puta sedam.“ Zatim
nastavlja pričati poredbu o
„nemilosrdnom dužniku“ koji,
pozvan od gospodara da vrati veliku
količinu novaca, ga moli na
koljenima za milosrđe. Gospodar mu
oprašta dug. Ali se on sastaje s
prijateljem slugom koji mu duguje
nekoliko denara i koji njega moli za
milosrđe, ali prvi sluga odbija njegov
zahtjev i baca ga u tamnicu. Kada
gospodar čuje za slučaj, razljuti se i,
pozivajući prvog slugu natrag kod
sebe, kaže, „Nisi li se i ti trebao
smilovati svojemu drugu, kako sam
se ja smilovao tebi?“ (Mt 18:33). Isus
zaključuje, „Tako će i moj nebeski
Otac postupati s vama ako svaki od
vas ne oprosti od srca svojemu
bratu“ (Mt 18:35).

Ova poredba sadrži mudro učenje za
sve nas. Isus potvrđuje da milosrđe



nije samo djelovanje Oca, postaje
mjerilo za potvrđivanje tko su
uistinu njegova djeca. Ukratko,
pozvani smo pokazati milosrđe jer je
milosrđe prvo bilo pokazano nama.
Opraštanje uvreda postaje najjasniji
izraz milosrdne ljubavi, a za nas
kršćane to je imperativ iz kojeg se ne
možemo isključiti. Koliko povremeno
izgleda teško oprostiti! A onda opet,
oprost je instrument koji nam je
stavljen u naše krhke ruke kako bi
zadobili spokoj srca. Osloboditi se
ljutnje, bijesa, nasilnosti i osvete su
potrebni uvjeti radosnog života.
Obratimo onda pozornost na
Apostolovo uvjeravanje: „Sunce neka
ne zađe nad vašom srdžbom!“ (Ef
4:26). Iznad svega, slušajmo riječi
Isusa koji je milosrđe postavio kao
ideal života i kriterij za
vjerodostojnost naše vjere: Blaženi
milosrdni! Oni će postići
milosrđe.“ (Mt 5:7): blaženstvo
prema kojem bismo posebno trebali
težiti ove Svete godine.



Kako možemo vidjeti u Svetom
pismu, milosrđe je ključna riječ koja
označava Božje djelovanje prema
nama. Ne ograničava se tek na
potvrđivanje svoje ljubavi, već ju čini
vidljivom i opipljivom. Nakon svega,
ljubav nikada ne može biti samo
apstrakcija. Samom svojom
prirodom, pokazuje nešto čvrsto:
namjere, stavove i ponašanja koja se
pokazuju u svakodnevnom životu.
Božje milosrđe je njegova ljubljena
briga za svakog od nas. Osjeća se
odgovornim; to jest, želi našu
dobrobit i želi nas vidjeti sretne,
pune radosti i mirne. To je također
put kojim milosrdna ljubav kršćana
mora putovati. Kako ljubi Otac, tako i
njegova djeca. Kako je on milosrdan,
tako smo i mi pozvani biti milosrdni
jedni prema drugima.

10. Milosrđe je sam temelj crkvenog
života. Sva bi njezina pastoralna
aktivnost trebala biti okupljena
nježnošću koju predstavlja



vjernicima; ničemu u njezinim
propovijedima ili svjedočanstvima
prema svijetu ne smije nedostajati
milosrđa. Sama vjerodostojnost
Crkve se očituje u tome kako
pokazuje milosrdnu i suosjećajnu
ljubav. Crkva „ima beskrajnu želju
iskazivati milosrđe.“ [8] Možda smo
odavno zaboravili kako pokazati i
živjeti put milosrđa. S jedne strane
iskušenje da se usmjerimo isključivo
na pravdu nam je uzrokovalo da
zaboravimo da je to tek prvi, iako
potreban i nezamjenjiv korak. Ali
Crkva treba ići dalje od toga i težiti
prema višem i važnijem cilju. Tužno
je za reći, ali s druge strane moramo
priznati da je provođenje milosrđa u
slabljenju i široj kulturi. U nekim
slučajevima izgleda da su riječi ispale
iz uporabe. Međutim, bez
svjedočenja milosrđa život postaje
besplodan i sterilan, kao da je
povučen u jalovu pustinju. Došlo je
vrijeme da Crkva ponovo preuzme
radostan poziv na milosrđe. Vrijeme



je za povratak temeljima i
podnošenje slabosti i borbi naše
braće i sestara. Milosrđe je snaga
koja nas probuđuje u nov život i u
nama uspostavlja hrabrost da s
nadom gledamo u budućnost.

11. Ne zaboravimo veliko učenje koje
nam je dao sveti Ivan Pavao II u
svojoj drugoj Enciklici, Dives in
Misericordia, koja je u to vrijeme
došla neočekivano, njezina je tema
mnoge iznenadila. U njoj su dva
odlomka na koja bih vam htio uputiti
na pozornost. U prvom je sveti Ivan
Pavao II naglasio činjenicu da smo
zaboravili temu milosrđa u
današnjem kulturnom miljeu:
„Današnji mentalitet možda više
nego kod ljudi iz prošlosti, djeluje
suprotstavljen Bogu milosrđa, te u
stvari nastoji samu ideju milosrđa
isključiti iz života i otkloniti iz
ljudskog srca. Čini se da riječ i
koncept 'milosrđa' stvara nelagodu u
čovjeku koji je, zahvaljujući



ogromnom razvoju znanosti i
tehnologije, nikad prije viđenom u
povijesti, postao gospodarom zemlje
te ju podčinio i njome dominira (usp. 
Post 1:28). Ovo vladanje nad
zemljom, ponekad shvaćeno
jednostrano i na površan način, kao
da nema mjesta za milosrđe … I to je
zašto se, u današnjoj situaciji Crkve i
svijeta, mnogi pojedinci i grupe
vođeni živim smislom vjere okreću,
rekao bih gotovo spontano, Božjem
milosrđu.“ [9]

Nadalje, sveti Ivan Pavao II je
zagovarao žurniju objavu i
svjedočanstvo o milosrđu u
suvremenom svijetu: „To diktira
ljubav prema čovjeku, prema svemu
što je ljudsko i što je, prema intuiciji
mnogih naših suvremenika,
ugroženo neizmjernom opasnošću.
Kristovo otajstvo … me obvezuje da
objavljujem milosrđe kao Božju
milosrdnu ljubav, otkrivenu u istom
Kristovom otajstvu. Na sličan me



način obvezuje da imam utočište u
tom milosrđu i da molim za nju u
ovoj teškoj, kritičnoj fazi povijesti
Crkve i svijeta.“ [10] Ovo je učenje
značajnije nego ikad i zaslužuje da ga
ponovno razmotrimo u ovoj Svetoj
godini. Poslušajmo još jednom
njegove riječi: „Crkva živi autentičan
život kada ispovijeda i objavljuje
milosrđe – najljepšu značajku
Stvoritelja i Otkupitelja – i kada ljude
dovodi blizu izvora Spasiteljevog
milosrđa, kojeg je ona povjerenik i
širitelj.“ [11]

12. Crkva je ovlaštena naviještati
Božje milosrđe, živo srce Evanđelja,
koje na svoj vlastiti način mora
probiti srce i um svake osobe.
Kristova Supružnica mora uzorak
svojeg ponašanja uskladiti s Božjim
Sinom koji je išao do svakoga bez
iznimke. U današnje vrijeme, kada
Crkva ima zadaću nove
evangelizacije, tema milosrđa treba
uvijek iznova biti predložena s



novim entuzijazmom i obnovljenim
pastoralnim djelovanjem. Za Crkvu i
za vjerodostojnost njenih poruka je u
potpunosti ključno da ona sama živi i
svjedoči milosrđe. Njezin jezik i
njezine geste moraju prenositi
milosrđe, tako da dotaknu srca svih
ljudi i ponovo ih inspiriraju da
pronađu cestu koja vodi do Oca.

Crkvena prva istina je ljubav Krista.
Crkva sebe čini služavkom te ljubavi
i posreduje ju svim ljudima: ljubav
koja oprašta i izražava se u
samodavanju. Posljedično, gdje je
god Crkva prisutna, Očevo milosrđe
mora biti očito. U našim župama,
zajednicama, udruženjima i
pokretima, jednom riječju, svi bi
trebali naći oazu milosrđa gdje god
ima kršćana.

13. Želimo živjeti ovu Jubilarnu
godinu u svjetlu Gospodinovih riječi: 
Milosrdan kao Otac. Evanđelist nas
podsjeća na učenje Isusa koji kaže,



„pa budite dakle i vi milosrdni kao
što je milosrdan vaš Otac!“ (Lk 6:36).
To je program života koji iako je
zahtjevan je pun radosti i mira.
Isusova je zapovijed usmjerena
prema svakome tko je voljan slušati
njegov glas (usp. Lk 6:27). Stoga, kako
bismo bili sposobni za milosrđe,
moramo prvo biti na raspolaganju za
slušanje Riječi Božje. Što znači
ponovo otkriti vrijednost tišine kako
bi razmatrali Riječ koja nam dolazi.
Na taj će način biti moguće
razmatrati Božje milosrđe i prisvojiti
ga kao svoj stil života.

14. Praksa hodočašća ima posebno
mjesto u Svetoj godini, jer
predstavlja putovanje koje svaki od
nas napravi u ovom životu. Sam
život je hodočašće, i ljudsko biće je 
putnik, hodočasnik koji putuje
napredujući putem do željenog
odredišta. Slično tome, da dođe do
Svetih vrata u Rimu ili na nekom
drugom mjestu na svijetu, svatko,



svaki sukladno svojoj sposobnosti, će
morati otići na hodočašće. Biti će to
znak da je milosrđe također cilj za
dostignuti i da zahtijeva predanost i
žrtvu. Neka hodočašće bude
pokretna sila za obraćenje:
prelaskom praga Svetih vrata
pronaći ćemo snagu prihvatiti Božje
milosrđe i posvetiti se tome da
budemo milosrdni prema drugima
kako je Otac bio prema nama.

Gospodin Isus nam pokazuje korake
hodočašća kako bismo dosegnuli naš
cilj: „Ne sudite! Tada ne ćete biti
suđeni. Ne osuđujte i ne ćete biti
osuđivani! Opraštajte i bit će vam
oprošteno. Dajte i dat će vam se:
dobru mjeru, punu, stresenu i
preobilnu dat će vam u krilo. Jer će
vam biti odmjereno jednakom
mjerom kojom vi mjerite.“ (Lk
6:37-38). Gospodin nas iznad svega
traži da ne sudimo i ne osuđujemo.
Ako itko želi izbjeći Božju osudu, ne
bi se trebao postavljati za suca svojeg



brata ili sestre. Ljudska bića kada
god sude ne gledaju dalje od
površine, dok Otac gleda u samu srž
duše. Koliko štete naprave riječi kada
su motivirane osjećajima ljubomore
ili zavisti! Govoriti loše o drugima
stavlja ih u loše svjetlo, narušava
njihov ugled i ostavlja ih kao plijen
hirovima tračeva. Suzdržati se od
suđenja i osuđivanja na pozitivan
način znači znati kako prihvatiti
dobro u svakoj osobi i poštedjeti je
ikakve patnje uzrokovane našim
djelomičnim sudom i našom
pretpostavkom da znamo sve o njoj.
Ali to još nije dovoljno da izrazimo
milosrđe. Isus nas također traži da 
opraštamo i da dajemo. Da budemo
instrumenti milosrđa jer smo mi oni
koji su prvo primili milosrđe od
Boga. Da budemo velikodušni prema
drugima, znajući da nas Bog
zatrpava svojom bezgraničnom
velikodušnošću.



Stoga je, milosrdan poput Oca, „moto“
ove Svete godine. U milosrđu
pronalazimo dokaz kako nas Bog
voli. Daje nam cijelog sebe, uvijek,
slobodno, ne tražeći ništa zauzvrat.
Dolazi nam u pomoć kada god ga
pozovemo. Kako je lijepo što Crkva
počinje svoj dan moleći riječima:
„Bože, spasi me; Gospode, dođi mi
brzo u pomoć“(Ps 70:2)! Pomoć koju
tražimo je već prvi korak Božjeg
milosrđa prema nama. Dolazi nam
pomoći u našim slabostima. Njegova
se pomoć sastoji u tome da nam
pomaže da prihvatimo njegovu
prisutnost i njegovu blizinu nama.
Dan za danom, dotaknuti njegovim
suosjećanjem, možemo postati
suosjećajni prema drugima.

15. U ovoj Svetoj godini, veselimo se
iskustvu otvaranja naših srca onima
koji žive na samim rubovima
društva: rubovima koje je moderno
društvo samo stvorilo. Koliko danas
u svijetu ima nesigurnih i bolnih



situacija! Koliko rana nose tijela onih
koji nemaju glasa jer je njihov jauk
zagušen i utopljen ravnodušnošću
bogatih! Tijekom ovog Jubileja će
Crkva biti više pozvana izliječiti te
rane, pomazati ih uljem utjehe,
povezati ih milosrđem i izliječiti ih
solidarnošću i obazrivom brigom.
Nemojmo upasti u ponižavajuću
ravnodušnost ili monotonu rutinu
koja nam sprječava otkrivanje
novosti! Odbijmo destruktivan
cinizam! Otvorimo svoje oči i uočimo
jad svijeta, rane naše braće i sestara
kojima je osporavano dostojanstvo i
prepoznajmo da smo primorani
obratiti pažnju na njihov poziv u
pomoć! Dosegnuti ih i dati im
podršku tako da mogu osjetiti toplinu
naše prisutnosti, našeg prijateljstva i
našeg bratstva! Neka njihov krik
postane naš i neka zajedno slomimo
granice ravnodušnosti koje prečesto
nadmoćno vladaju i maskiraju naše
licemjerstvo i egoizam!



Goruća mi je želja da tijekom ovog
Jubileja, kršćani odražavaju tjelesna i
duhovna djela milosrđa. Bit će to
način ponovnog buđenja naše
svijesti, prečesto otupjele prema
siromaštvu. I neka dublje uđemo u
srž Evanđelja gdje siromašni imaju
posebno iskustvo Božjeg milosrđa.
Isus nas u svojim propovijedima
upoznaje s tim djelima milosrđa kako
bismo mogli znati živimo li ili ne
poput njegovih učenika. Ponovno
otkrijmo ona tjelesna djela milosrđa:
gladna nahraniti, žedna napojiti, gola
zaodjenuti, stranca prihvatiti,
bolesna ozdraviti, zatvorenoga
posjetiti i mrtva pokopati. I ne
zaboravimo duhovna djela milosrđa:
nesigurnoga savjetovati, neuka
podučiti, grješnika pokarati, žalosna
utješiti, uvrede oprostiti, podnositi
one koji nam čine zlo i moliti za žive i
mrtve.

Ne možemo pobjeći Gospodinovim
riječima i one će služiti kao kriterij



po kojem će nam se suditi: jesmo li
nahranili gladne i dali piti žednima,
primili stranca i zaodjenuli gola, ili
proveli vrijeme s bolesnima i
zatvorenima (usp. Mt 25:31-45). Više
od svega pitat će nas jesmo li pomogli
drugima da pobjegnu od sumnji koje
ih bacaju u očaj i koje su često izvor
usamljenosti; jesmo li pomogli
pobijediti ravnodušnost u kojoj
milijuni ljudi žive, posebno djeca
kojima su ukinuta temeljna sredstva
koja bi ih oslobodila od okova
siromaštva; jesmo li bili blizu
usamljenima i ožalošćenima; jesmo li
oprostili onima koji su nas uvrijedili i
odbacili sve oblike ljutnje i mržnje
koji dovode do nasilja; jesmo li imali
onu vrstu strpljenja koje Bog
pokazuje, koji je toliko strpljiv s
nama; i jesmo li u svojim molitvama
Gospodinu predali svoju braću i
sestre. U svakom od ovih „malih“ je
Krist prisutan. Njegovo tijelo postaje
vidljivo u tijelu mučenih,
zdrobljenih, šibanih, pothranjenih i



protjeranih … kako bi ih priznali,
dodirnuli i zbrinuli. Ne zaboravimo
riječi svetog Ivana od Križa; „dok se
pripremamo napustiti ovaj život, bit
ćemo suđeni temeljem ljubavi.“ [12]

16. U Evanđelju po Luki pronalazimo
drugi važan element koji će nam
pomoći da ovaj Jubilej živimo s
vjerom. Luka piše da se Isus na Sabat
vratio u Nazaret i, kako je bio običaj,
ušao u sinagogu. Pozvali su ga da čita
i komentira Pismo. Odlomak je bio iz
Izaije gdje je pisano: „Duh Jahve
Gospoda na meni je, jer me Jahve
pomaza, posla me da radosnu vijest
donesem ubogima, da iscijelim srca
slomljena; da zaboravljenima
navijestim slobodu i oslobođenje
sužnjevima; da navijestim godinu
milosti Jahvine“ (Iz 61:1-2). „Godina
milosti Gospodnje“ ili „milosrđa“: to
je Gospodin proglasio i to mi želimo
živjeti sada. Ova će Sveta godina
navijestiti bogatstvo Isusove zadaće
koja odzvanja u riječima proroka:



siromašnima donijeti riječ i gestu
utjehe, proglasiti slobodu onima koji
su okovani novim oblicima ropstva u
modernom društvu, vratiti pogled
onima koji više ne vide jer su obuzeti
samima sobom, vratiti dostojanstvo
svima kojima je bilo oduzeto. Isusovo
je propovijedanje ponovno učinjeno
vidljivim u odgovoru kršćanskih
vjernika koji su pozvani dati svoje
svjedočanstvo. Neka nas prate
Apostolove riječi: Onaj koji čini djela
milosrđa, neka ih čini radosno (usp. 
Rim 12:8).

17. Korizmeno bi vrijeme tijekom ove
Jubilarne godine trebalo biti življeno
intenzivnije kao povlašteni trenutak
slavljenja i doživljavanja Božjeg
milosrđa. Koliko je stranica Svetog
Pisma prikladno za meditaciju
tijekom tjedana Korizme da nam
pomogne ponovno otkriti Očevo
milosrdno lice! Možemo ponoviti
riječi proroka Miheja i učiniti ih
svojima: Ti si, o Gospodine, Bog koji



prelaziš preko prekršaja i opraštaš
grijeh, koji ne ustraje dovijeka u
svojem gnjevu, nego uživa u
iskazivanju milosti. Ti ćeš nam se,
Gospodine, vratiti i imati milosti
prema svojem narodu. Satrt ćeš naše
grijehe i baciti ih na dno mora (usp. 
Mih 7:18-19).

O stranicama proroka Izaije se
također može meditirati posebno
tijekom tog perioda molitve, posta i
djela milosrđa: Nije li to gozba koju
sam izabrao: olabaviti okove zloće,
poništiti uzde jarma, osloboditi
potlačene i prekinuti svaki obruč?
Nije li to podijeliti kruh svoj s
gladnima, uvesti pod krov svoj
beskućnike, odjenuti onog koga vidiš
golog i ne kriti se od onog tko je tvoje
krvi? Tada će se tvoje svjetlo probiti
kao zora, i tvoje će ozdravljenje brzo
izviriti, tvoja će pravednost ići pred
tobom, slava će Gospodnja biti tvoja
straža. Vikneš li, Gospodin će ti
odgovorit, kad zavapiš reći će: „Evo



me!“ Ukloniš li iz svoje sredine
jaram, ispružen prst i besjedu
bezbožnu, dadeš li kruha gladnome,
nasitiš li potlačenog, tvoja će svjetlost
zasjati u tmini i tama će tvoja kao
podne postati. I Gospodin će te stalno
voditi, i zadovoljavati tvoje želje
dobrim stvarima, i učiniti ti kosti
jakima, i bit ćeš kao zalijevani vrt,
kao izvor vode, čije vode ne
presušuju“ (Iz 58:6-11).

Inicijativa „24 sata za Gospodina“
koja će se slaviti u petak i subotu
prije četvrtog Korizmenog tjedna, bit
će uvedena u svim biskupijama.
Toliko se ljudi, uključujući i mlade,
vraćaju sakramentu Pomirenja; kroz
to iskustvo ponovo otkrivaju put
povratka Gospodinu, živeći trenutak
intenzivne molitve i pronalazeći
značenje u svojim životima. Još
jednom postavimo sakrament
Pomirenja u središte na takav način
koji će omogućiti ljudima da svojim
rukama dodirnu veličinu Božjeg



milosrđa. Jer će svaki pokajnik biti
izvor istinskog unutarnjeg mira.

Nikada se ne ću umoriti od
inzistiranja da ispovjednici budu
izvorni znakovi Očevog milosrđa. Ne
postajemo automatski dobri
ispovjednici. Postajemo dobri
ispovjednici kada, iznad svega,
dopustimo sebi da budemo pokajnici
u potrazi za njegovom milošću.
Nikada nemojmo zaboraviti da biti
ispovjednik znači sudjelovati u samoj
Isusovoj zadaći da budemo stvarni
znakovi stalnosti božanske ljubavi
koja oprašta i spašava. Mi svećenici
smo primili dar Duha Svetoga za
opraštanje grijeha i mi smo za to
odgovorni. Nitko od nas ne vlada nad
ovim sakramentom, već smo, kroz
njega, vjerni sluge Božjeg milosrđa.
Svaki ispovjednik mora prihvatiti
vjernika poput oca u poredbi o
rasipnom sinu: otac koji trči ususret
sinu usprkos činjenici da je potratio
svoje nasljedstvo. Ispovjednici su



pozvani prigrliti pokajničkog sina
koji se vratio kući i izraziti radost što
ga ponovo imaju. Nikada se ne
umorimo niti od odlaska do drugog
sina koji stoji vani nesposoban
radovati se, kako bi mu objasnili da
je njegov sud strog i nepravedan i
beznačajan u svjetlu očevog
bezgraničnog milosrđa. Neka
ispovjednici ne pitaju beskorisna
pitanja, već poput oca u poredbi,
prekinu unaprijed pripremljen govor
rasipnog sina, kako bi ispovjednici
mogli naučiti prihvatiti molbu za
pomoć i milosrđe koje izbija iz srca
svakog pokajnika. Ukratko,
ispovjednici su pozvani uvijek biti
znak prvenstva milosrđa, svugdje i u
svakoj situaciji, bez obzira na sve.

18. Tijekom Korizme ove Svete
godine, namjeravam odaslati 
Misionare milosrđa. Oni će biti znak
Crkvine majčinske brige za Božji
narod, omogućujući mu da uđe u
duboko bogatstvo ovog otajstva koje



je toliko važno za vjeru. Biti će
svećenika kojima ću dati vlast da
opraštaju i one grijehe koje su u
ingerenciji Svete Stolice, tako da će
širina njihovog ispovjedničkog
mandata biti jasnija. Oni će, iznad
svega, biti živi znakovi Očeve
spremnosti da prihvati one koji traže
njegov oprost. Bit će misionari
milosrđa jer će biti podupirači
istinskog ljudskog susreta, izvor
oslobođenja, bogati odgovornosti za
prevladavanje prepreka i ponovnog
preuzimanja novog života krštenja. U
svojoj će zadaći biti vođeni
Apostolovim riječima: „Jer Bog je sve
zatvorio u neposlušnost da se svima
smiluje“ (Rim 11:32). U stvari, svi su,
bez iznimke, pozvani prigrliti poziv
za milosrđe. Neka ti Misionari žive
ovaj poziv sa sigurnošću da mogu
prilijepiti svoje oči na Isusa:
„milosrdan i ovjerovljen Veliki
svećenik u odnosu prema Bogu“ (Heb
2:17).



Tražim od svoje braće biskupa da te
Misionare pozovu i prihvate kako bi
mogli, iznad svega, biti uvjerljivi
propovjednici milosrđa. Neka
zasebne biskupije organiziraju
„misije narodu“ tako da bi ti
Misionari mogli biti glasnici radosti i
oprosta. Biskupe tražim da slave
sakrament Pomirenja sa svojim
narodom kako bi vrijeme slave koje
nudi godina Jubileja omogućilo
mnogim Božjim sinovima i kćerima
da ponovno krenu na putovanje u
Očevu kuću. Neka pastiri, posebno
tijekom liturgijskog vremena
Korizme, budu ustrajni u pozivanju
vjernika nazad „prijestolju milosti da
primimo milosrđe i milost
nađemo“ (Heb 4:16).

19. Neka ova poruka milosrđa dođe
do svakoga i neka nitko ne bude
ravnodušan pozivu na iskustvo
milosrđa. Još vatrenije usmjeravam
ovaj poziv onima čije ponašanje ih
udaljava od Božje milosti. Posebno



imam na umu muškarce i žene koji
su dio kriminalnih organizacija bilo
koje vrste. Molim ih, za njihovo
dobro, da promijene život. To ih
molim u ime Sina Božjeg koji, iako je
odbijao grijeh, nikada nije odbijao
grješnika. Nemojte upasti u groznu
zamku razmišljanja da život ovisi o
novcu i da je, u usporedbi s novcem,
sve ostalo lišeno vrijednosti ili
dostojanstva. To nije ništa do iluzija!
Ne možemo ponijeti novac sa sobom
u drugi život. Novac nam ne donosi
sreću. Nasilje naneseno radi
povećanja bogatstva namočenog
krvlju ne čini nekoga niti moćnim
niti besmrtnim. Svi će, prije ili
kasnije, biti podložni Božjem sudu,
od kojeg nitko ne može pobjeći.

Isti poziv proširujem na one koji vrše
ili sudjeluju u korupciji. Ta je gnojna
rana težak grijeh koji vapije za kaznu
prema nebesima, jer prijeti samim
temeljima osobnog i društvenog
života. Korupcija nam onemogućuje



da gledamo u budućnost s nadom, jer
njezina tiranska pohlepa razbija
planove slabih i gazi najsiromašnije
od siromašnih. Zlo je što se usađuje u
djela svakodnevnog života i širi,
uzrokujući veliki javni skandal.
Korupcija je grješno otvrdnuće srca
koje zamjenjuje Boga iluzijom da je
novac oblik moći. Djelo je mračnih
sila hranjeno sumnjom i intrigom.
Sveti Grgur Veliki je s dobrim
razlogom rekao, Corruptio optimi
pessima, potvrđujući da nitko ne
može misliti da je imun na ovo
iskušenje. Ako ju želimo istjerati iz
osobnog i društvenog života trebamo
mudrost, budnost, vjernost,
transparentnost, zajedno s hrabrošću
prokazivanja svih prijestupa. Ako se
protiv nje ne borimo otvoreno, prije
ili kasnije će joj svi postati
suučesnici, te će se završiti
uništavanjem samog našeg
postojanja.



Ovo je prikladan trenutak da
promijenimo naše živote! Ovo je
vrijeme da dopustimo našim srcima
da budu dirnuta! Kada smo suočeni s
zlim djelima, čak i pred ozbiljnim
zločinima, vrijeme je da slušamo krik
nevinih ljudi kojima je oduzeto
njihovo vlasništvo, njihovo
dostojanstvo, njihovi osjećaji i čak i
njihovi životi. Ustrajanje na putu
zloga ostavit će čovjeka zavedenog i
tužnog. Istinski život je nešto
potpuno drugačije. Bog se nikada ne
umara od toga da nam pruža ruku.
Uvijek je spreman slušati, kao što
sam i ja, zajedno s mojom braćom
biskupima i svećenicima. Sve što
trebate napraviti je prihvatiti poziv i
predati se pravdi tijekom posebnog
vremena milosrđa koje daje Crkva.

20. Ne bi bilo neprikladno na ovoj se
točci sjetiti veze između pravde
imilosrđa. To nisu dvije
suprotstavljene stvarnosti, već dvije
dimenzije jedne stvarnosti koje se



progresivno otkrivaju dok ne
dosegnu vrhunac u punini ljubavi.
Pravda je temeljni koncept
građanskog društva kojim bi trebala
upravljati vladavina prava. Pravda se
također razumije kao ono što
pravedno pripada svakom pojedincu.
U Bibliji imamo mnogo navoda o
božanskoj pravdi i Bogu kao „sudcu“.
U tim odlomcima pravda se shvaća
kao potpuno poštivanje Zakona i
ponašanje svakog dobrog Izraelca u
skladu s Božjim zapovijedima. Takav
je pogled, međutim, često vodio u
legalizam iskrivljavanjem izvornog
značenja pravde i zamračivanjem
njene duboke vrijednosti. Kako
bismo prešli preko te legalističke
perspektive trebamo se prisjetiti da
se u Svetom Pismu pravda
prvenstveno shvaća kao vjerno
predanje samoga sebe Božjoj volji.

Sa svoje je strane Isus nekoliko puta
govori o važnosti vjere preko i iznad
pridržavanja zakona. U tom smislu



moramo razumjeti njegove riječi
kada naslonjen na stol s Matejem i
drugim sakupljačima poreza i
grješnicima, kaže Farizejima koji mu
izražavaju primjedbe, „Hajdete i
proučite što znači: Milosrđe mi je
milo, a ne žrtva. Ta ne dođoh zvati
pravednike, nego grješnike.“ (Mt
9:13). Suočen s pogledom na pravdu
kao na puko pridržavanje zakona
koji ljudi jednostavno dijeli u dvije
grupe – pravedne i grješnike – Isus je
primoran otkriti veliki dar milosrđa
koji traži grješnike i nudi im oprost i
spas. Jasno se može vidjeti zašto je,
temeljem takvog oslobađajućeg
pogleda na milosrđe kao izvor novog
života, Isus bio odbijen od Farizeja i
ostalih učitelja zakona. U pokušaju
da ostanu vjerni zakonu, oni su
jednostavno stavljali teret na ramena
drugih i potkopavali Očevo milosrđe.
Poziv na vjerno pridržavanje zakona
ne smije spriječiti davanje pozornosti
stvarima koje se tiču dostojanstva
osobe.



Poziv koji Isus daje uz tekst iz knjige
proroka Hošeja – „Jer ljubav mi je
mila, ne žrtve“ (Hoš 6, 6) – je u ovome
smislu važan. Isus potvrđuje da, od
tada na dalje, pravilo života njegovih
učenika mora postaviti milosrđe u
središte, kako je sam Isus pokazao
dijeleći obroke s grješnicima.
Milosrđe je, još jednom, pokazano
kao temeljni smjer Isusove zadaće.
To je uistinu izazovno njegovim
slušateljima, koji bi povukli liniji kod
formalnog poštivanja zakona. Isus, s
druge strane, ide iznad zakona;
druženje koje održava s onima koje
zakon smatra grješnicima nam
omogućava da shvatimo dubinu
njegovog milosrđa.

Apostol Pavao radi slično putovanje.
Prije susretanja Isusa na putu u
Damask, gorljivo je posvetio svoj
život provođenju pravde zakona
(usp.Fil 3:6). Njegovo obraćenje
Kristu dovelo ga je do toga da
naglavce preokrene taj pogled, do te



točke da će Galačanima napisati:
„Zato i mi u Krista Isusa
povjerovasmo da se opravdamo po
vjeri u Krista, a ne po djelima Zakona
jer se po djelima zakona nitko ne će
opravdati.“ (Gal 2:16).

Pavlovo razumijevanje pravde se
radikalno mijenja. Sada postavlja
vjeru na prvo mjesto, ne pravdu.
Spasenje ne dolazi kroz pridržavanje
zakona, već kroz vjeru u Isusa Krista,
koji svojom smrću i uskrsnućem
donosi spasenje zajedno s
opravdavajućim milosrđem. Božja
pravda sada postaje oslobađajuća
sila za one koji su pritisnuti
ropstvom grijehu i njegovim
posljedicama. Božja pravda je
njegovo milosrđe (usp. Ps 51:11-16).

21. Milosrđe nije suprotstavljeno
pravdi, već prije izražavanje Božjeg
načina da dođe do grješnika, nudeći
mu novu priliku da pogleda na sebe,
obrati se i povjeruje. Iskustvo



proroka Hošeje može nam pomoći da
vidimo na koji način milosrđe
premašuje pravdu. Vrijeme u kojem
je prorok živio bilo je jedno od
najdramatičnijih u povijesti
židovskog naroda. Kraljevstvo se
klimalo na rubu uništenja; ljudi nisu
ostali vjerni savezu; odlutali su od
Boga i izgubili su vjeru svojih
praotaca. Prema ljudskoj logici,
izgledalo je razumno da Bog
razmišlja o odbacivanju nevjernog
naroda; nisu poštovali svoj savez s
Bogom i stoga su zavrijedili
pravednu kaznu: drugim riječima,
izgon. Prorokove riječi to potvrđuju:
„U zemlju egipatsku on će se vratiti,
Asirac će mu kraljem biti, jer se ne
htjede vratiti k meni“ (Hoš 11:5). A
zatim, nakon prizivanja pravde,
prorok radikalno mijenja svoj govor i
otkriva pravo lice Boga: „Kako da te
dadem, Efrajime, kako da te predam,
Izraele! Kako da te dadem kao Admu,
da učinim s tobom kao Sebojimu?
Srce mi je uznemireno, uzavrela mi



sva utroba: ne ću više gnjevu dati
maha, ne ću opet zatirati Efrajima,
jer ja sam Bog, a ne čovjek: Svetac
posred tebe – ne ću više gnjevan
dolaziti“ (Hoš 11:8-9). Sveti Augustin,
gotovo kao da je komentirao ove
prorokove riječi, kaže: „Lakše se
Bogu uzdržati od gnjeva nego od
milosrđa.“ [13] Tako i jest. Božji gnjev
traje samo trenutak, njegovo
milosrđe zauvijek.

Da se Bog ograničio samo na pravdu,
prestao bi biti Bog i postao bi poput
ljudskih bića koja samo zahtijevaju
poštovanje zakona. Ali jedino pravda
nije dovoljna. Iskustvo pokazuje da
će sam priziv pravdi rezultirati
njezinim uništenjem. Radi toga Bog
ide iznad pravde svojim milosrđem i
oprostom. Međutim, to ne znači da bi
pravda trebala biti obezvrijeđena ili
označena suvišnom. Naprotiv: svatko
tko počini grešku mora platiti cijenu.
Opet, to je tek početak obraćenja, ne
njegov kraj, jer osoba počinje osjećati



Božju nježnost i milosrđe. Bog ne
osporava pravdu. Prije bismo mogli
reći da ju omata i nadmašava jednim
većim događajem u kojem
doživljavamo ljubav kao temelj
istinske pravde. Moramo pažljivo
obratiti pozornost na ono što kaže
sveti Pavao ako želimo izbjeći
činjenje iste pogreške radi koje je
prigovarao Židovima svojeg
vremena: Jer, „Ne priznajući, doista,
Božje pravednosti i tražeći
uspostaviti svoju, pravednosti se
Božjoj ne podložiše. Jer dovršetak je
Zakona Krist – na opravdanje
svakomu tko vjeruje „(Rim 10:1-4).
Božja je pravda njegovo milosrđe
dano svima kao milost koja slijedi iz
smrti i uskrsnuća Isusa Krista. Stoga
je Isusov Križ Božja presuda svima
nama i cijelom svijetu, jer nam kroz
njega daje pouzdanje u ljubav i novi
život.

22. Jubilej također zahtijeva davanje 
zadovoljština. Ova će praksa ostvariti



još važnije značenje Svete godine
Milosrđa. Božji oprost ne poznaje
granice. U smrti u uskrsnuću Isusa
Krista, Bog čini jasnijom svoju ljubav
i svoju moć uništenja ljudskog
grijeha. Pomirenje s Bogom je
omogućeno kroz vazmeno otajstvo i
posredstvom Crkve. Stoga je Bog
uvijek spreman oprostiti i nikada se
na umara opraštajući na uvijek nove
i iznenađujuće načine. Bez obzira na
to, svi mi dobro znamo iskustvo
grijeha. Znamo da smo pozvani na
savršenost (usp. Mt 5:48), ali opet
osjećamo težak teret grijeha. Iako
osjećamo preobražujuću snagu
milosti, također osjećamo učinke
grijeha svojstvene našem stanju
pada. Premda nam je oprošteno,
sukobljavajuće posljedice naših
grijeha ostaju. U sakramentu
Pomirenja, Bog nam oprašta naše
grijehe, koje doista briše; ali opet
grijeh ostavlja negativan učinak na
način na koji razmišljamo i
djelujemo. Ali je Božje milosrđe jače



čak i od toga. Postaje zadovoljština od
strane Oca koji, kroz Kristovu
Zaručnicu, njegovu Crkvu, doseže do
grješnika kojemu je oprošteno i
oslobađa ga od svakog taloga koji su
ostavile posljedice grijeha,
omogućujući mu da djeluje
velikodušno, da raste u ljubavi, a ne
da ponovo pada u grijeh.

Crkva živi u Općinstvu svetih. U
Euharistiji, tom općinstvu koje je
Božji dar, postoji duhovno
zajedništvo koje nas veže sa svecima
i blaženima čiji broj ne možemo
izbrojati (usp.Otk 7:4). Njihova
svetost priskače u pomoć našim
slabostima na način koji omogućuje
Crkva, svojim majčinskim molitvama
i svojim načinom života, da osnaži
slabosti jednih snagom drugih. Stoga,
da bi živjeli zadovoljštinu Svete
godine znači pristupiti Očevom
milosrđu sa sigurnošću da se njegov
oprost širi na cijeli vjernikov život.
Dobiti zadovoljštinu je iskusiti



svetost Crkve koja svima poklanja
plodove Kristovog otkupljenja, kako
bi se Božja ljubav i oprost mogli
svugdje proširiti. Živimo intenzivno
ovaj Jubilej, preklinjući Oca da nam
oprosti naše grijehe i opere u Svojoj
milosrdnoj „zadovoljštini“.

23. Postoji vid milosrđa koje ide dalje
od granica Crkve. Povezuje nas s
Judaizmom i Islamom, koji oboje
smatraju milosrđe jednom od Božjih
najvažnijih osobina. Izrael je prvi
primio to otkrivenje koje se nastavlja
kroz povijest kao izvor neiscrpnog
bogatstva namijenjenog dijeljenju sa
cijelim čovječanstvom. Kako smo
vidjeli, stranice Starog Zavjeta su
natopljene milosrđem, jer
prepričavaju djela koja je Gospodin
izveo na korist svojeg naroda u
najnapornijim trenutcima njihove
povijesti. Uz povlaštena imena koja
Islam pripisuje Stvaratelju su
„Milosrdan i Dobar“. Ovaj je zaziv
često na ustima vjernih Muslimana



koji osjećaju kako ih milosrđe prati i
potpomaže u svakodnevnim
slabostima. I oni vjeruju da nitko ne
može postaviti granicu božanskom
milosrđu jer su njegova vrata uvijek
otvorena.

Vjerujem da će ova Jubilarna godina
u kojoj slavimo Božje milosrđe
promicati susret s tim religijama i
drugim plemenitim vjerskim
tradicijama; neka nas otvori još
vatrenijem dijalogu kako bismo bolje
poznavali i razumjeli jedni druge;
neka otkloni svaki oblik
uskogrudnosti i nepoštovanja i istjera
svaki oblik nasilja i diskriminacije.

24. Moje se misli sada vraćaju Majci
Milosrđa. Neka slatkoća njezinog lika
bdije nad nama ovu Svetu godinu,
kako bi svi mogli ponovno otkriti
radost Božje nježnosti. Nitko poput
Marije nije probio duboku tajnu
utjelovljenja. Cijeli je njezin život bio
načinjen prema uzoru prisutnosti



utjelovljenog milosrđa. Majka
Raspetog i Uznesenog ušla je u
svetište božanskog milosrđa jer je
intimno sudjelovala u otajstvu
njegove ljubavi.

Izabrana da bude Majka Božjeg Sina,
Marija je, od početka, bila
pripremljena Božjom ljubavi da bude
Luk Saveza između Boga i čovjeka. U
svom je srcu čuvala božansko
milosrđe u savršenom skladu sa
svojim Sinom Isusom. Njezina himna
slave, koju je pjevala na pragu
Elizabetinog doma, bila je posvećena
Božjem milosrđu koje se širi od
„generacije do generacije“ (Lk 1:50).
Mi smo također bili uključeni u te
proročke riječi Djevice Marije. To će
nam biti izvor utjehe i snage kako
prelazimo prag Svete godine da
iskusimo plodove božanskog
milosrđa.

U podnožju križa je Marija zajedno s
Ivanom, učiteljem ljubavi, svjedočila



riječima oprosta koje je Isus
izgovorio. Ovaj najviši izraz milosrđa
prema onima koji su ga razapeli
pokazuje nam točku do koje može
doseći Božje milosrđe. Marija
potvrđuje da milosrđe Božjeg Sina ne
poznaje granice i da se širi do svakog,
bez iznimke. Obratimo joj se riječima
iz Salve Regina, molitve koja je uvijek
i stara i nova, kako se nikada ne bi
umorila od toga da svrne svoje
milostive oči na nas i učini nas
vrijednima razmatrati lice milosrđa,
njenog Sina Isusa.

Naša se molitva također širi na svece
i blaženike koji su božansko milosrđe
učinili svojom životnom zadaćom.
Posebno sam zahvalan velikom
apostolu milosrđa, svetoj Faustini
Kowalskoj. Neka nas ona, koja je bila
pozvana u dubine božanskog
milosrđa, zagovara i zadobi za nas
milost da uvijek živimo i hodimo u
skladu s Božjim milosrđem i s



nepokolebljivim povjerenjem u
ljubav.

25. Stoga predstavljam ovu
Izvanrednu jubilarnu godinu
posvećenu življenju milosrđa koje
nam Otac stalno daje u
svakodnevnom životu. U ovoj
Jubilarnoj godini dopustimo Bogu da
nas iznenadi. Nikada se ne umara od
otvaranja vrata svojeg srca i ponavlja
da nas voli i želi dijeliti svoju ljubav s
nama. Crkva osjeća žurnu potrebu
da objavljuje Božje milosrđe. Njezin
je život autentičan i vjerodostojan
samo kada postaje uvjerljivi
navjestitelj milosrđa. Zna da je njen
prvenstveni zadatak, posebno u
trenutcima velike nade i
proturječnih znakova, svakoga
upoznati s velikim otajstvom Božjeg
milosrđa razmatrajući Kristovo lice.
Crkva je iznad svega pozvana biti
vjerodostojan svjedok milosrđa,
ispovijedajući ga i živeći ga kao
jezgru otkrivenja Isusa Krista. Iz srca



Trojstva, iz dubine Božjeg otajstva,
izvire velika rijeka milosrđa i bez
prestanka poplavljuje. Ona je izvor
koji ne će nikada presušiti, bez
obzira koliko mu ljudi pristupilo.
Uvijek joj može pristupiti netko
potrebit, jer Božje milosrđe nema
kraja. Dubina otajstva koja ga
okružuje je neiscrpna kao i bogatstvo
koje iz nje izvire.

Neka Crkva, u Jubilarnoj godini, bude
jeka Božje riječi koja snažno i jasno
odzvanja kao poruka i znak oprosta,
snage, pomoći i ljubavi. Neka se
nikada ne umori širiti milosrđe i
uvijek bude strpljiva u nuđenju
suosjećanja i utjehe. Neka Crkva
postane glas svakog muškarca i žene,
i stalno ponavlja bez prestanka:
„Spomeni se, Gospodine, svoje
nježnosti i ljubavi svoje dovijeka“ (Ps
25:6).

U Rimu, na Trgu svetog Petra, 11.
travnja, na Bdijenju Druge Uskršnje



Nedjelje, ili na Nedjelju Božanskog
Milosrđa, godine Gospodnje 2015,
treće mojeg Pontifikata.

FRANJO

[1] Usp. Drugi vatikanski ekumenski
Koncil, Dogmatska konstitucija o
Božanskoj Objavi Dei Verbum, 4.

[2] Uvodna riječ Drugog vatikanskog
ekumenskog koncila, Gaudet Mater
Ecclesia, 11. listopada 1962., 2—3.

[3] Govor na zadnjoj javnoj sjednici
Drugog vatikanskog ekumenskog
koncila, 7. prosinac 1965.

[4] Usp. Drugi vatikanski ekumenski
Koncil, Dogmatska konstitucija o
Crkvi Lumen Gentium, 16: Pastoralna
konstitucija o Crkvi u modernom
svijetu Gaudium et Spes, 15.

[5] Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, p. 30, o. 4.



[6] XXVI Nedjelja kroz godinu. Ova se
zajednička molitva pojavljuje već u
osmom stoljeću među euhologijskim
tekstovima Galezijskog
Sakramentara (1198.).

[7] Usp. Homilija 22: KKP, 122,
149-151.

[8] Apostolska pobudnica Evangelii
Gaudium, 24.

[9] Br. 2.

[10] Sveti Ivan Pavao II, Enciklika 
Dives in Misericordia, 15.

[11]Isto, 13.

[12] Riječi svjetla i ljubavi, 57.

[13] Homilije o Psalmima, 76, 11.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/jubilej-milosrda-koji-je-proglasio-papa/


hr-hr/article/jubilej-milosrda-koji-je-
proglasio-papa/ (3.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/jubilej-milosrda-koji-je-proglasio-papa/
https://opusdei.org/hr-hr/article/jubilej-milosrda-koji-je-proglasio-papa/

	Jubilej milosrđa koji je proglasio Papa

