opusdei.org

Jubilej milosrda koji
je proglasio Papa

Na Nedjelju BoZzanskog
Milosrda je Papa Franjo objavio
da Ce Jubilej godine milosrda
poceti 8. prosinca, biti usmjeren
na sakrament Ispovijedi i
tjelesna i duhovna djela
milosrda.

10.05.2015.

Misericordiae Vultus

Lice milosrda



BULA PROGLASENJA IZVANREDNOG
JUBILEJA MILOSRDA

FRANJO, RIMSKI BISKUP, SLUGA
BOZJIH SUGA, SVIMA KOJI CITAJU
OVO PISMO SLAVA, MILOST I MIR

1. Isus Krist je lice OCevog milosrda.
U ovim rijeCima moZe se dobro saZeti
tajna krScanske vjere. Milosrde je
postalo Zivo i vidljivo u Isusu iz
Nazareta, doseZuci u njemu svoj
vrhunac. Otac, ,,bogat u milosrdu“ (Ef
2:4) nakon Sto je Mojsiju otkrio svoje
ime kao ,,Gospodin je milosrdan i
milostiv Bog, strpljiv, bogat milos¢u i
vjernoScu“ (I1zIl 34:6), nikada nije
prestao, na razne nacine kroz
povijest, pokazivati svoju bozansku
prirodu. U ,,punini vremena“ (Gal
4:4), kada je sve uredeno sukladno
njegovom planu spasenja, poslao je u
svijet svog jedinog Sina, rodenog od
Djevice Marije, kako bi na konacan
nacin otkrio svoju ljubav prema
nama. Tko god vidi Isusa vidi Oca



(usp. Iv 14:9). Isus iz Nazareta svojim
rije¢ima, svojim djelima i svojom
cijelom osobom [1] otkriva BozZje
milosrde.

2. Trebamo stalno razmatrati
otajstvo milosrda. Ono je vrelo
radosti, spokoja i mira. NaSe spasenje
ovisi o njemu. Milosrde: rije¢ otkriva
samu tajnu Presvetog Trojstva.
Milosrde: krajnji i najvisi ¢in kojim
nam Bog izlazi u susret. Milosrde:
temeljni zakon koji Zivi u srcu svake
osobe koja iskreno gleda u oci svoje
brace i sestara na putu Zivota.
Milosrde: most koji spaja Boga i
Covjeka, otvarajuci nasa srca nadi da
smo, usprkos nasoj grjesnosti,
zauvijek ljubljeni.

3. Povremeno smo pozvani paZzljivije
pogledati na milosrde kako bismo
mogli postati ucinkovitiji znak
Ocevih djela u nasim Zivotima. Iz tog
sam razloga proglasio Izvanredni
jubilej milosrda kao posebno vrijeme



Crkve; vrijeme kada svjedoCanstva
vjernika mogu izrasti jaca i
ucinkovitija.

Sveta godina pocet Ce 8. prosinca
2015., na blagdan BezgrjeSnog
zacCeca. Ovaj se liturgijski praznik
prisjeca BozZjeg djelovanja od samog
pocetka povijesti covjeCanstva.
Nakon grijeha Adama i Eve, Bog nije
htio CovjeCanstvo ostaviti samo u
mukama zloga. Stoga je pogledao na
Mariju, svetu i bezgrjeSnu u ljubavi
(usp.Ef1:4), izabravsi ju da bude
majka Covjekova Otkupitelja. Kada je
suocen s tezinom grijeha, Bog
odgovara puninom milosrda.
Milosrde c¢e uvijek biti vece od bilo
kojeg grijeha i nitko ne moze
postaviti granice na BoZju ljubav koja
je uvijek spremna oprostiti. Imat ¢u
radost otvoriti Sveta vrata na
blagdan Bezgrjesnog zacCeca. Na taj
Ce dan Sveta vrata postati Vrata
Milosrda kroz koja ¢e svatko tko ude



iskusiti ljubav Boga koji tjesi, oprasta
1 ulijeva nadu.

Nedjelju iza toga, Trecu nedjelju
DoSasca, Sveta vrata Rimske
katedrale - to jest, Bazilike svetog
Ivana Lateranskog — Ce biti otvorena.
U tjednima koji slijede, Sveta vrata
ostalih papinskih bazilika ce biti
otvorena. Iste cu nedjelje to najaviti
u svakoj lokalnoj Crkvi, u katedrali —
majci crkvi svakog posebnog
podrucja — ali, alternativno, u
konkatedrali ili drugoj crkvi od
posebnog znacaja, Vrata Milosrda bit
Ce otvorena tijekom cijele Svete
godine. Po slobodnoj ocjeni mjesnog
ordinarija, sli¢na vrata mogu biti
otvorena u svakom SvetiStu koje
Cesto posjecuju velike grupe
hodocasnika, s obzirom da su posjeti
tim svetim mjestima toliko Cesto
trenutci ispunjeni milosrdem, jer
ljudi otkrivaju put obracenja. Svaka
Ce, stoga, mjesna crkva biti izravno
ukljucena u Zivljenje ove Svete



godine kao izvanrednog trenutka
milosti i duhovne obnove. Stoga ce
Jubilej biti slavljen kako u Rimu tako
1u mjesnim crkvama kao vidljivi
znak univerzalnog Crkvenog
zajednistva.

4. Izabrao sam datum 8. prosinca
radi njegovog bogatog znacCenja u
nedavnoj povijesti Crkve. U stvari,
otvorit ¢u Sveta vrata na pedesetu
godiSnjicu zatvaranja Drugog
ekumenskog vatikanskog koncila.
Crkva osjeca veliku potrebu oCuvanja
Zivim toga dogadaja. S Koncilom je
Crkva u$la u novu fazu svoje
povijesti. Koncilski su Oci, kao pravi
dah Duha Svetoga, snazno uvidjeli
potrebu na pristupacniji nacin
muskarcima i Zenama svojega
vremena govoriti o Bogu. Zidovi koji
su predugo Cinili Crkvu nekom
vrstom tvrdave su sruSeni i doSlo je
vrijeme da se na nov nacin objavljuje
Evandelje. Bila je to nova faza iste
evangelizacije koja je postojala od



pocetaka. Bio je to svjezi pothvat svih
krS¢ana da s vecim entuzijazmom i
uvjerenjem daju svjedocanstva o
svojoj vjeri. Crkva je osjetila
odgovornost da bude Zivi znak Oceve
ljubavi u svijetu.

Prisjecamo se pronicljivih rijeci
svetog Ivana XXIII kada je otvarajuci
Koncil, ukazao na put koji treba
slijediti: ,,Sada Kristova Zarucnica
zeli koristiti lijek milosrda radije
nego uzeti oruzje strogosti ...
Katolicka se crkva, dok visoko drzi
baklju katolicke istine na ovom
Ekumenskom koncilu, Zeli svima
pokazati kao majka puna ljubavi;
strpljiva, srdac¢na, potaknuta
suosjecanjem i dobrotom prema
svojoj odvojenoj djeci.“ [2] Blazeni
Pavao VI je u slicnom raspoloZenju
govorio na zatvaranju Koncila:
,Draze nam je naglasiti kako je
milosrde bilo temeljna vjerska
znacajka ovog Koncila ... stara je
pri¢a o Dobrom Samaritancu bila



model duhovnosti Koncila .. val
privrzenosti i divljenja potekao je s
Koncila preko modernog svijeta
CovjeCanstva. GreSke su uistinu
osudene jer milosrde je to zahtijevalo
isto kao 1 istina, ali za same pojedince
bili su samo savjeti, poStovanje i
ljubav. Umjesto razocaravajucih
dijagnoza, ohrabrujuci lijekovi;
umjesto groznih predvidanja, poruke
povjerenja usmjerenih danasnjem
svijetu od Koncila. Vrijednosti
modernog svijeta nisu samo
postovane, ve¢ im je odano
priznanje, njegovi su napori naisli na
odobrenje, njegove teZnje su ociScene
i blagoslovljene ... Druga je tocka
koju moramo naglasiti sljedeca: sve
je ovo bogato uCenje usmjereno
prema jednom, sluZenju
CovjecCanstvu, svakog stanja, u svakoj
slabosti i potrebi.“ [3]

Uz ove osjecaje zahvalnosti za sve Sto
je Crkva primila i s osjecajem
odgovornosti za zadace koje su pred



nama, prijeci cemo prag Svetih vrata
u potpunosti sigurni da ¢e nas snaga
Uskrslog Gospodina, koji nas stalno
podupire na naSem hodocasni¢ckom
putu, uzdrzati. Neka Sveti Duh, koji
vodi korake vjernika u suradnji s
djelom spasenja koje je izradio Krist,
vodi i podupire BoZji narod kako bi
mogli razmatrati lice milosrda. [4]

5. Jubilarna godina bit Ce zatvorena
na blagdan Krista Kralja 20. studenog
2016. Na taj dan, kada zapecatimo
Sveta vrata, bit cemo puni, iznad
svega, osjecaja zahvalnosti prema
Presvetom Trojstvu Sto nam je
omogucilo izvanredno vrijeme
milosrda. Povjerit ¢emo Zivot Crkve,
cijelog CovjeCanstva i cijelog svemira
Kristovom Gospodstvu, trazeci ga da
na nas izlije svoje milosrde kao
jutarnju rosu, kako bi svi mogli raditi
zajedno na izgradnji svjetlije
buducénosti. Koliko Zelim da godina
koja slijedi bude natopljena
milosrdem kako bi mogli pristupiti



svakom muskarcu i Zeni donoseci im
BoZju dobrotu i njeznost! Neka
balzam milosti dosegne svakoga,
kako vjernike, tako i one koji su
daleko, kao znak da je Kraljevstvo
BoZje vec prisutno usred nas.

6. ,,Vlastito je Bogu da daje svoje
milosrde, te upravo na taj nacin
objavljuje svoju svemogucnost.“ [5]
Rijeci svetog Tome Akvinskog
pokazuju da je BoZje milosrde znak
njegove svemocnosti, a ne slabosti. 1z
tog razloga liturgija u jednoj od
svojih najstarijih zajednickih
molitava ima: ,,O BoZe, koji iznad
svega pokazujes svoju moc kroz svoje
milosrde i oprost...“ [6] Kroz povijest
CovjeCanstva, Bog Ce uvijek biti Onaj
koji je prisutan, blizu, providan, svet
1 milosrdan.

»Strpljenje i milosrde.“ Ove rijeci u
Starom zavjetu Cesto idu zajedno
kako bi opisale Bozju prirodu.
Njegovo se milosrde konkretno



pokazuje u mnogim djelima tijekom
povijesti spasenja gdje je njegova
dobrota prevladala kaznu i uniStenje.
Psalmi na poseban nacin u prvi plan
stavljaju veli¢inu njegovih
milosrdnih djela: ,koji potlacenima
vraca pravdu, koji gladnima kruha
daje. Gospod oslobada zarobljene.
Gospod otvara oci slijepcima, Gospod
uspravlja prignute, Gospod ljubi
pravedne. Gospod Stiti tudince,
uzdrzava sirote i udovice, a
grjesnicima put mrsi“ (Ps 146:7-9).
Evo i nekih drugih izraza Psalmista:
,On iscjeljuje one koji su slomljena
srca i zavija rane njihove ... Gospod
podiZe ponizne, bezboznike do
zemlje ponizuje.” (Ps 147:3, 6).
Ukratko, BoZje milosrde nije
apstraktna ideja, ve¢ konkretna
stvarnost kroz koju otkriva svoju
ljubav kao onu od oca ili majke,
potaknutu do same dubine ljubavi za
njihovo dijete. TeSko bi moglo biti
pretjerivanje reci da je to ,organska*“
ljubav. Ona prirodno, puna njeznosti



i suosjecanja, ugadanja i milosrda
izbija iz dubine.

7. ,Jer vjecna je ljubav njegova.“ Taj
se pripjev ponavlja nakon svakog
stiha u Psalmu 136 dok prica povijest
BoZjeg objelodanjenja. Vrlinom
milosrda svi su dogadaji Starog
zavjeta puni profinjenog
spasiteljskog smisla. Milosrde
predocava BoZju povijest s Izraelom
kao povijest spasenja. Stalno
ponavljajuci poput psalma ,jer
vjeCna je ljubav njegova“, izgleda da
probija dimenzije prostora i
vremena, stavljajuci sve u vjecno
otajstvo ljubavi. To je kao da kaZzemo
da ¢e ne samo kroz povijest, ve¢ u
vjecnosti Covjek uvijek biti pod
milosrdnim Ocevim pogledom. Nije
slucajno da su Izraelci Zeljeli ukljuciti
ovaj psalam - ,Zahvalne litanije“,
kako se zove — u svoje najvaznije
liturgijske blagdane.



Isus se, prije svoje Muke, molio
koristec¢i taj psalam milosrda. Matej o
tome svjedoci u svom Evandelju kada
kaZe da su, ,kada su otpjevali
himnu“ (26:30), Isus i njegovi ucenici
otiSli na Maslinsku goru. Dok je
ustanovljavao Euharistiju kao trajni
spomen na sebe i svoju vazmenu
Zrtvu, simboli¢no je postavio ovaj
vrhovni ¢in otkrivenja u svjetlu
svojeg milosrda. Unutar istog
konteksta milosrda, Isus je usao u
svoju muku i smrt, svjestan velikog
otajstva ljubavi koju ¢e upotpuniti na
krizu. Znajuci da je sam Isus molio
ovaj psalam, €ini ga josS vaznijim za
nas krscane, izazivajuci nas da u
naSem svakodnevnom Zivotu
preuzmemo pripjev moleci te rijeci
slave: ,jer vjeCna je ljubav njegova.“

8. S nasSim oc¢ima upravljenim na
Isusa i njegov milosrdan pogled,
dozivljavamo ljubav Presvetog
Trojstva. Zadaca koju je Isus primio
od Oca bila je otkrivanje otajstva



bozanske ljubavi u njenoj punini.
Ivan prviijedini puta potvrduje u
cijelom Svetom pismu: ,Bog je
ljubav® (1. Iv 4:8, 16). Taje ljubav
sada postala vidljiva i opipljiva u
Isusovom cijelom Zivotu. Njegova
osoba nije niSta drugo doli ljubav,
besplatno dana ljubav. Veze koje
ostvaruje s lJjudima koji mu pristupe
pokazuju nesto potpuno jedinstveno
i neponovljivo. Znakovi koje radi
osobito pred oCima grjesnika,
siromasnih, marginaliziranih,
bolesnih i onih koji pate, su svi
usmjereni tome da nas nauce
milosrdu. Sve u njemu govori o
milosrdu. NiSta u njemu nije liSeno
suosjecanja.

Isus je, vidjevsi gomilu ljudi koja ga
je sljjedila, shvatio da su umorni i
iscrpljeni, izgubljeni i bez vode, i
osjetio je duboko suosjecanje za njih
(usp. Mt 14:14), 1 s nekoliko kruhova i
riba sve ih je nasitio (usp. Mt 15:37).
Ono Sto je Isusa pokretalo u svim tim



situacijama nije bilo niSta drugo nego
milosrde kojim je Citao srca onih koje
je susretao i odgovarao na njihove
najdublje potrebe. Kad je susreo
Naimovu udovicu dok je otpracala
sina na pokop, osjetio je jako
suosjecanje za neizmjernu patnju
tugujuce majke i vratio joj je sina
uskrsnuvsi ga od mrtvih (usp. Lk
7:15). Nakon oslobadanja
opsjednutog u zemlji Gerazena, Isus
mu je povjerio zadacu: ,, Idi kudi k
svojima i pripovijedaj im kako je
veliku stvar na tebi ucinio Gospodin i
kako ti se smilovao“ (Mk 5:19). Poziv
Mateju je takoder predstavljen u
kontekstu milosrda. Prolazeci uz
tezgu sakupljaca poreza, Isus je
pazljivo pogledao u Mateja. Bio je to
pogled pun milosrda koji je oprostio
grijehe tog Covjeka, grjesnika i
sakupljaca poreza, kojeg je Isus
izabrao — usprkos oklijevanju
uCenika — da postane jedan od
dvanaestorice. Sveti Beda Casni je,
komentirajuci taj odlomak iz



Evandelja, napisao da je Isus
pogledao na Mateja milosrdnom
ljubaviiizabrao ga: miserando atque
eligendo. [7] Taj me izraz toliko
impresionirao da sam ga izabrao za
svoj biskupski moto.

9. U poredbi posvecenoj milosrdu,
Isus otkriva prirodu Boga kao Oca
koji nikad ne odustaje dok nije
oprostio greSku i suosjecanjem i
milosrdem preSao odbijanje. Dobro
su nam poznate te poredbe, toCno tri:
izgubljena ovca, izgubljeni novcic i
otac s dva sina (usp. Lk 15:1-32). U
tim je poredbama Bog uvijek
predstavljen pun radosti, osobito
kada oprasta. U njima nalazimo srz
Evandelja i naSe vjere, jer je milosrde
predstavljeno kao sila koja sve
prevladava, ispunjava srce ljubavlju i
donosi utjehu kroz oprost.

Iz druge poredbe moZemo izvuci
vazno ucenje za naSe krScanske
Zivote. U odgovoru na Petrovo



pitanje o tome koliko je puta
potrebno oprostiti, Isus kaze: ,Kazem
ti, ne do sedam puta, nego do
sedamdeset puta sedam.“ Zatim
nastavlja pricati poredbu o
ysnemilosrdnom duzZniku“ koji,
pozvan od gospodara da vrati veliku
koli¢inu novaca, ga moli na
koljenima za milosrde. Gospodar mu
oprasta dug. Ali se on sastaje s
prijateljem slugom koji mu duguje
nekoliko denara i koji njega moli za
milosrde, ali prvi sluga odbija njegov
zahtjev i baca ga u tamnicu. Kada
gospodar Cuje za slucaj, razljuti se i,
pozivajuci prvog slugu natrag kod
sebe, kaze, ,Nisili se i ti trebao
smilovati svojemu drugu, kako sam
se ja smilovao tebi?“ (Mt 18:33). Isus
zakljucuje, ,Tako Ce i moj nebeski
Otac postupati s vama ako svaki od
vas ne oprosti od srca svojemu
bratu® (Mt 18:35).

Ova poredba sadrzi mudro ucenje za
sve nas. Isus potvrduje da milosrde



nije samo djelovanje Oca, postaje
mjerilo za potvrdivanje tko su
uistinu njegova djeca. Ukratko,
pozvani smo pokazati milosrde jer je
milosrde prvo bilo pokazano nama.
Oprastanje uvreda postaje najjasniji
izraz milosrdne ljubavi, a za nas
krS¢ane to je imperativ iz kojeg se ne
moZzemo iskljuciti. Koliko povremeno
izgleda teSko oprostiti! A onda opet,
oprost je instrument koji nam je
stavljen u naSe krhke ruke kako bi
zadobili spokoj srca. Osloboditi se
ljutnje, bijesa, nasilnosti i osvete su
potrebni uvjeti radosnog Zivota.
Obratimo onda pozornost na
Apostolovo uvjeravanje: ,Sunce neka
ne zade nad vaSom srdzbom!“ (Ef
4:26). Iznad svega, sluSajmo rijeci
Isusa koji je milosrde postavio kao
ideal Zivota i kriterij za
vjerodostojnost naSe vjere: BlaZeni
milosrdni! Oni ¢e postici

milosrde.“ (Mt 5:7): blaZenstvo
prema kojem bismo posebno trebali
teziti ove Svete godine.



Kako mozZemo vidjeti u Svetom
pismu, milosrde je klju¢na rijec koja
oznacava BoZje djelovanje prema
nama. Ne ogranicava se tek na
potvrdivanje svoje ljubavi, vec ju Cini
vidljivom i opipljivom. Nakon svega,
ljubav nikada ne moZe biti samo
apstrakcija. Samom svojom
prirodom, pokazuje nesto ¢vrsto:
namjere, stavove i ponasanja koja se
pokazuju u svakodnevnom Zivotu.
BoZje milosrde je njegova ljubljena
briga za svakog od nas. Osjeca se
odgovornim,; to jest, Zeli nasu
dobrobit i Zeli nas vidjeti sretne,
pune radosti i mirne. To je takoder
put kojim milosrdna ljubav krS¢ana
mora putovati. Kako ljubi Otac, tako i
njegova djeca. Kako je on milosrdan,
tako smo 1 mi pozvani biti milosrdni
jedni prema drugima.

10. Milosrde je sam temelj crkvenog
zivota. Sva bi njezina pastoralna
aktivnost trebala biti okupljena
njeznoScu koju predstavlja



vjernicima; nicemu u njezinim
propovijedima ili svjedoCanstvima
prema svijetu ne smije nedostajati
milosrda. Sama vjerodostojnost
Crkve se oCituje u tome kako
pokazuje milosrdnu i suosjecajnu
ljubav. Crkva ,ima beskrajnu Zelju
iskazivati milosrde.“ [8] MoZda smo
odavno zaboravili kako pokazati i
Zivjeti put milosrda. S jedne strane
iskuSenje da se usmjerimo iskljucivo
na pravdu nam je uzrokovalo da
zaboravimo da je to tek prvi, iako
potreban i nezamjenjiv korak. Ali
Crkva treba ici dalje od toga i teziti
prema viSem i vaznijem cilju. Tuzno
je za reci, ali s druge strane moramo
priznati da je provodenje milosrda u
slabljenju i Siroj kulturi. U nekim
sluCajevima izgleda da su rijeci ispale
iz uporabe. Medutim, bez
svjedoCenja milosrda Zivot postaje
besplodan i sterilan, kao da je
povucen u jalovu pustinju. DoSlo je
vrijeme da Crkva ponovo preuzme
radostan poziv na milosrde. Vrijeme



je za povratak temeljima i
podnosSenje slabosti i borbi nase
brace i sestara. Milosrde je snaga
koja nas probuduje u nov Zivotiu
nama uspostavlja hrabrost da s
nadom gledamo u buduénost.

11. Ne zaboravimo veliko ucenje koje
nam je dao sveti Ivan Pavao ITu
svojoj drugoj Enciklici, Dives in
Misericordia, koja je u to vrijeme
dosla neocekivano, njezina je tema
mnoge iznenadila. U njoj su dva
odlomka na koja bih vam htio uputiti
na pozornost. U prvom je sveti [van
Pavao II naglasio Cinjenicu da smo
zaboravili temu milosrda u
danas$njem kulturnom miljeu:
,Danasnji mentalitet mozda viSe
nego kod ljudi iz proSlosti, djeluje
suprotstavljen Bogu milosrda, te u
stvari nastoji samu ideju milosrda
iskljuciti iz Zivota i otkloniti iz
ljudskog srca. Cini se da rije¢ i
koncept 'milosrda’ stvara nelagodu u
covjeku koji je, zahvaljujuci



ogromnom razvoju znanosti i
tehnologije, nikad prije videnom u
povijesti, postao gospodarom zemlje
te ju podcinio i njome dominira (usp.
Post 1:28). Ovo vladanje nad
zemljom, ponekad shvaceno
jednostrano i na povrsan nacin, kao
da nema mjesta za milosrde ... I to je
zasto se, u danasnjoj situaciji Crkve i
svijeta, mnogi pojedinci i grupe
vodeni Zivim smislom vjere okrecu,
rekao bih gotovo spontano, BoZjem
milosrdu.“ [9]

Nadalje, sveti Ivan Pavao II je
zagovarao zurniju objavu i
svjedoCanstvo o milosrdu u
suvremenom svijetu: , To diktira
ljubav prema Covjeku, prema svemu
Sto je ljudsko i Sto je, prema intuiciji
mnogih naSih suvremenika,
ugrozeno neizmjernom opasnoscu.
Kristovo otajstvo ... me obvezuje da
objavljujem milosrde kao BoZju
milosrdnu ljubav, otkrivenu u istom
Kristovom otajstvu. Na sliCan me



nacin obvezuje da imam utociSte u
tom milosrdu i da molim za nju u
ovoj teskoj, kriti¢noj fazi povijesti
Crkve i svijeta.“ [10] Ovo je ucenje
znacajnije nego ikad i zasluzuje da ga
ponovno razmotrimo u ovoj Svetoj
godini. Poslusajmo joS jednom
njegove rijeci: ,Crkva Zivi autenti¢an
Zivot kada ispovijeda i objavljuje
milosrde — najljepsu znacajku
Stvoritelja i Otkupitelja — i kada ljude
dovodi blizu izvora Spasiteljevog
milosrda, kojeg je ona povjerenik i
Siritelj.“ [11]

12. Crkva je ovlastena navijeStati
BoZje milosrde, Zivo srce Evandelja,
koje na svoj vlastiti na¢in mora
probiti srce i um svake osobe.
Kristova Supruznica mora uzorak
svojeg ponasanja uskladiti s Bozjim
Sinom koji je iSao do svakoga bez
iznimke. U danasnje vrijeme, kada
Crkva ima zadacCu nove
evangelizacije, tema milosrda treba
uvijek iznova biti predloZena s



novim entuzijazmom i obnovljenim
pastoralnim djelovanjem. Za Crkvu i
za vjerodostojnost njenih poruka je u
potpunosti klju¢no da ona sama Zivi i
svjedoCi milosrde. Njezin jezik i
njezine geste moraju prenositi
milosrde, tako da dotaknu srca svih
ljudi i ponovo ih inspiriraju da
pronadu cestu koja vodi do Oca.

Crkvena prva istina je lJjubav Krista.
Crkva sebe ¢ini sluzavkom te ljubavi
1 posreduje ju svim ljudima: ljubav
koja oprasta iizrazava se u
samodavanju. Posljedi¢no, gdje je
god Crkva prisutna, Ocevo milosrde
mora biti oc¢ito. U nasSim Zupama,
zajednicama, udruzenjima i
pokretima, jednom rijecju, svi bi
trebali naci oazu milosrda gdje god
ima krscana.

13. Zelimo Zivjeti ovu Jubilarnu
godinu u svjetlu Gospodinovih rijeci:
Milosrdan kao Otac. Evandelist nas
podsjeca na ucenje Isusa koji kaze,



»pa budite dakle i vi milosrdni kao
Sto je milosrdan vas Otac!“ (Lk 6:36).
To je program Zivota koji iako je
zahtjevan je pun radosti i mira.
Isusova je zapovijed usmjerena
prema svakome tko je voljan sluSati
njegov glas (usp. Lk 6:27). Stoga, kako
bismo bili sposobni za milosrde,
moramo prvo biti na raspolaganju za
slusanje Rije¢i Bozje. Sto znaci
ponovo otkriti vrijednost tiSine kako
bi razmatrali Rije¢ koja nam dolazi.
Na taj Ce nacin biti moguce
razmatrati BoZje milosrde i prisvojiti
ga kao svoj stil Zivota.

14. Praksa hodocas$ca ima posebno
mjesto u Svetoj godini, jer
predstavlja putovanje koje svaki od
nas napravi u ovom zZivotu. Sam
Zivot je hodocasce, i ljudsko bice je
putnik, hodocasnik koji putuje
napredujuci putem do Zeljenog
odredista. Slicno tome, da dode do
Svetih vrata u Rimu ili na nekom
drugom mjestu na svijetu, svatko,



svaki sukladno svojoj sposobnosti, Ce
morati oti¢i na hodocasce. Biti Ce to
znak da je milosrde takoder cilj za
dostignuti i da zahtijeva predanost i
zrtvu. Neka hodocasce bude
pokretna sila za obracenje:
prelaskom praga Svetih vrata
pronaci cemo snagu prihvatiti BoZje
milosrde i posvetiti se tome da
budemo milosrdni prema drugima
kako je Otac bio prema nama.

Gospodin Isus nam pokazuje korake
hodocasca kako bismo dosegnuli nas
cilj: ,Ne sudite! Tada ne Cete biti
sudeni. Ne osudujte i ne Cete biti
osudivani! Oprastajte i bit ce vam
oprosSteno. Dajte i dat e vam se:
dobru mjeru, punu, stresenu i
preobilnu dat ¢e vam u krilo. Jer ce
vam biti odmjereno jednakom
mjerom kojom vi mjerite.“ (Lk
6:37-38). Gospodin nas iznad svega
traZzi da ne sudimo i ne osudujemo.
Ako itko Zeli izbjeci BoZju osudu, ne
bi se trebao postavljati za suca svojeg



brata ili sestre. Ljudska bic¢a kada
god sude ne gledaju dalje od
povrsine, dok Otac gleda u samu srz
duse. Koliko Stete naprave rijeci kada
su motivirane osjecajima ljubomore
ili zavisti! Govoriti loSe o drugima
stavlja ih u loSe svjetlo, narusava
njihov ugled i ostavlja ih kao plijen
hirovima traceva. Suzdrzati se od
sudenja i osudivanja na pozitivan
nacin znaci znati kako prihvatiti
dobro u svakoj osobi i poStedjeti je
ikakve patnje uzrokovane nasim
djelomi¢nim sudom i nasom
pretpostavkom da znamo sve 0 njoj.
Ali to joS nije dovoljno da izrazimo
milosrde. Isus nas takoder trazi da
opraStamo i da dajemo. Da budemo
instrumenti milosrda jer smo mi oni
koji su prvo primili milosrde od
Boga. Da budemo velikodusni prema
drugima, znajuci da nas Bog
zatrpava svojom bezgrani¢cnom
velikodusnoscu.



Stoga je, milosrdan poput Oca, ,,moto*
ove Svete godine. U milosrdu
pronalazimo dokaz kako nas Bog
voli. Daje nam cijelog sebe, uvijek,
slobodno, ne traZec¢i niSta zauzvrat.
Dolazi nam u pomo¢ kada god ga
pozovemo. Kako je lijepo Sto Crkva
pocinje svoj dan moleci rijeCima:
,B0Ze, spasi me; Gospode, dodi mi
brzo u pomoc¢“(Ps 70:2)! Pomo¢ koju
trazimo je vec prvi korak BoZjeg
milosrda prema nama. Dolazi nam
pomoci u nasim slabostima. Njegova
se pomoc sastoji u tome da nam
pomaze da prihvatimo njegovu
prisutnost i njegovu blizinu nama.
Dan za danom, dotaknuti njegovim
suosjecanjem, moZemo postati
suosjecajni prema drugima.

15. U ovoj Svetoj godini, veselimo se
iskustvu otvaranja nasih srca onima
koji Zive na samim rubovima
drusStva: rubovima koje je moderno
drustvo samo stvorilo. Koliko danas
u svijetu ima nesigurnih i bolnih



situacija! Koliko rana nose tijela onih
koji nemaju glasa jer je njihov jauk
zagusen i utopljen ravnodusnoscu
bogatih! Tijekom ovog Jubileja cCe
Crkva biti viSe pozvana izlijeciti te
rane, pomazati ih uljem utjehe,
povezati ih milosrdem i izlijeciti ih
solidarnos$c¢u i obazrivom brigom.
Nemojmo upasti u ponizavajucu
ravnodusnost ili monotonu rutinu
koja nam sprjecCava otkrivanje
novosti! Odbijmo destruktivan
cinizam! Otvorimo svoje o€i i uo¢imo
jad svijeta, rane naSe brace i sestara
kojima je osporavano dostojanstvo i
prepoznajmo da smo primorani
obratiti paznju na njihov poziv u
pomoc! Dosegnuti ih i dati im
podrsku tako da mogu osjetiti toplinu
naSe prisutnosti, naSeg prijateljstva i
naSeg bratstva! Neka njihov krik
postane nas i neka zajedno slomimo
granice ravnodusnosti koje precesto
nadmocno vladaju i maskiraju nase
licemjerstvo i egoizam!



Goruca mi je Zelja da tijekom ovog
Jubileja, krScani odraZavaju tjelesna i
duhovna djela milosrda. Bit Ce to
nacin ponovnog budenja nase
svijesti, precCesto otupjele prema
siromastvu. I neka dublje udemo u
srz Evandelja gdje siromasni imaju
posebno iskustvo BoZjeg milosrda.
Isus nas u svojim propovijedima
upoznaje s tim djelima milosrda kako
bismo mogli znati Zivimo li ili ne
poput njegovih ucenika. Ponovno
otkrijmo ona tjelesna djela milosrda:
gladna nahraniti, Zedna napojiti, gola
zaodjenuti, stranca prihvatiti,
bolesna ozdraviti, zatvorenoga
posjetiti i mrtva pokopati. I ne
zaboravimo duhovna djela milosrda:
nesigurnoga savjetovati, neuka
poduciti, grjeSnika pokarati, Zalosna
utjesiti, uvrede oprostiti, podnositi
one koji nam ¢ine zlo i moliti za Zive i
mrtve.

Ne moZemo pobjeci Gospodinovim
rije¢ima i one Ce sluziti kao kriterij



po kojem Ce nam se suditi: jesmo li
nahranili gladne i dali piti Zednima,
primili stranca i zaodjenuli gola, ili
proveli vrijeme s bolesnima i
zatvorenima (usp. Mt 25:31-45). Vise
od svega pitat ¢e nas jesmo li pomogli
drugima da pobjegnu od sumnji koje
ih bacaju u ocaj i koje su Cesto izvor
usamljenosti; jesmo li pomogli
pobijediti ravnodusnost u kojoj
milijuni ljudi Zive, posebno djeca
kojima su ukinuta temeljna sredstva
koja bi ih oslobodila od okova
siromastva; jesmo li bili blizu
usamljenima i oZzaloS¢enima; jesmo li
oprostili onima koji su nas uvrijedili i
odbacili sve oblike Jjutnje i mrznje
koji dovode do nasilja; jesmo li imali
onu vrstu strpljenja koje Bog
pokazuje, koji je toliko strpljiv s
nama; i jesmo li u svojim molitvama
Gospodinu predali svoju bracu i
sestre. U svakom od ovih ,,malih“ je
Krist prisutan. Njegovo tijelo postaje
vidljivo u tijelu mucenih,
zdrobljenih, Sibanih, pothranjenih i



protjeranih ... kako bi ih priznalj,

dodirnuli i zbrinuli. Ne zaboravimo
rijeCi svetog Ivana od Kriza; ,dok se
pripremamo napustiti ovaj Zivot, bit
¢emo sudeni temeljem ljubavi.“ [12]

16. U Evandelju po Luki pronalazimo
drugi vazan element koji e nam
pomoci da ovaj Jubilej Zivimo s
vjerom. Luka piSe da se Isus na Sabat
vratio u Nazaret i, kako je bio obicaj,
usao u sinagogu. Pozvali su ga da Cita
1 komentira Pismo. Odlomak je bio iz
Izaije gdje je pisano: ,Duh Jahve
Gospoda na meni je, jer me Jahve
pomaza, posla me da radosnu vijest
donesem ubogima, da iscijelim srca
slomljena; da zaboravljenima
navijestim slobodu i oslobodenje
suznjevima; da navijestim godinu
milosti Jahvine“ (Iz 61:1-2). ,,Godina
milosti Gospodnje“ili ,milosrda“: to
je Gospodin proglasio i to mi Zelimo
Zivjeti sada. Ova Ce Sveta godina
navijestiti bogatstvo Isusove zadace
koja odzvanja u rijeCima proroka:



siromasSnima donijeti rijeC i gestu
utjehe, proglasiti slobodu onima koji
su okovani novim oblicima ropstva u
modernom druStvu, vratiti pogled
onima koji viSe ne vide jer su obuzeti
samima sobom, vratiti dostojanstvo
svima kojima je bilo oduzeto. Isusovo
je propovijedanje ponovno ucinjeno
vidljivim u odgovoru krscanskih
vjernika koji su pozvani dati svoje
svjedoCanstvo. Neka nas prate
Apostolove rijeci: Onaj koji ¢ini djela
milosrda, neka ih ¢ini radosno (usp.
Rim 12:8).

17. Korizmeno bi vrijeme tijekom ove
Jubilarne godine trebalo biti Zivljeno
intenzivnije kao povlasteni trenutak
slavljenja i doZivljavanja BoZjeg
milosrda. Koliko je stranica Svetog
Pisma prikladno za meditaciju
tijekom tjedana Korizme da nam
pomogne ponovno otkriti OCevo
milosrdno lice! MoZemo ponoviti
rijeCi proroka Miheja i uciniti ih
svojima: Ti si, o Gospodine, Bog koji



prelazis preko prekrSaja i oprastas
grijeh, koji ne ustraje dovijeka u
svojem gnjevu, nego uziva u
iskazivanju milosti. Ti ¢eS nam se,
Gospodine, vratiti i imati milosti
prema svojem narodu. Satrt ceS nase
grijehe i baciti ih na dno mora (usp.
Mih 7:18-19).

O stranicama proroka Izaije se
takoder moZe meditirati posebno
tijekom tog perioda molitve, posta i
djela milosrda: Nije li to gozba koju
sam izabrao: olabaviti okove zloce,
ponistiti uzde jarma, osloboditi
potlacene i prekinuti svaki obruc?
Nije li to podijeliti kruh svoj s
gladnima, uvesti pod krov svoj
beskucnike, odjenuti onog koga vidis
golog i ne Kkriti se od onog tko je tvoje
krvi? Tada Ce se tvoje svjetlo probiti
kao zora, i tvoje Ce ozdravljenje brzo
izviriti, tvoja ¢e pravednost i¢i pred
tobom, slava ¢e Gospodnja biti tvoja
straza. Viknes li, Gospodin Ce ti
odgovorit, kad zavapis reci Ce: ,Evo



me!“ Uklonis li iz svoje sredine
jaram, ispruZen prst i besjedu
bezboZznu, dades li kruha gladnome,
nasitis li potlaCenog, tvoja Ce svjetlost
zasjati u tmini i tama Ce tvoja kao
podne postati. I Gospodin Ce te stalno
voditi, i zadovoljavati tvoje Zelje
dobrim stvarima, i u€initi ti kosti
jakima, i bit ¢e$ kao zalijevani vrt,
kao izvor vode, Cije vode ne
presusuju“ (Iz 58:6-11).

Inicijativa ,,24 sata za Gospodina“
koja Ce se slaviti u petak i subotu
prije Cetvrtog Korizmenog tjedna, bit
¢e uvedena u svim biskupijama.
Toliko se ljudi, ukljuc¢ujucdi i mlade,
vracaju sakramentu Pomirenja; kroz
to iskustvo ponovo otkrivaju put
povratka Gospodinu, ziveci trenutak
intenzivne molitve i pronalazeci
znacenje u svojim Zivotima. Jo$
jednom postavimo sakrament
Pomirenja u srediSte na takav nacin
koji ¢e omoguciti ljudima da svojim
rukama dodirnu veli¢inu BoZjeg



milosrda. Jer ¢e svaki pokajnik biti
izvor istinskog unutarnjeg mira.

Nikada se ne ¢u umoriti od
inzistiranja da ispovjednici budu
izvorni znakovi OCevog milosrda. Ne
postajemo automatski dobri
ispovjednici. Postajemo dobri
ispovjednici kada, iznad svega,
dopustimo sebi da budemo pokajnici
u potrazi za njegovom miloScu.
Nikada nemojmo zaboraviti da biti
ispovjednik znaci sudjelovati u samoj
Isusovoj zadaci da budemo stvarni
znakovi stalnosti boZanske ljubavi
koja oprasta i spasava. Mi svecenici
smo primili dar Duha Svetoga za
opraStanje grijeha i mi smo za to
odgovorni. Nitko od nas ne vlada nad
ovim sakramentom, ve¢ smo, kroz
njega, vjerni sluge BoZjeg milosrda.
Svaki ispovjednik mora prihvatiti
vjernika poput oca u poredbi o
rasipnom sinu: otac koji trci ususret
sinu usprkos ¢injenici da je potratio
svoje nasljedstvo. Ispovjednici su



pozvani prigrliti pokajnickog sina
koji se vratio kuci i izraziti radost Sto
ga ponovo imaju. Nikada se ne
umorimo niti od odlaska do drugog
sina koji stoji vani nesposoban
radovati se, kako bi mu objasnili da
je njegov sud strog i nepravedan i
beznacajan u svjetlu oCevog
bezgrani¢nog milosrda. Neka
ispovjednici ne pitaju beskorisna
pitanja, ve¢ poput oca u poredbi,
prekinu unaprijed pripremljen govor
rasipnog sina, kako bi ispovjednici
mogli nauciti prihvatiti molbu za
pomoc i milosrde Kkoje izbija iz srca
svakog pokajnika. Ukratko,
ispovjednici su pozvani uvijek biti
znak prvenstva milosrda, svugdje i u
svakoj situaciji, bez obzira na sve.

18. Tijekom Korizme ove Svete
godine, namjeravam odaslati
Misionare milosrda. Oni Ce biti znak
Crkvine majcinske brige za Bozji
narod, omogucujuci mu da ude u
duboko bogatstvo ovog otajstva koje



je toliko vazno za vjeru. Biti Ce
svecenika kojima ¢u dati vlast da
oprastaju i one grijehe koje suu
ingerenciji Svete Stolice, tako da ce
Sirina njihovog ispovjednickog
mandata biti jasnija. Oni Ce, iznad
svega, biti zivi znakovi OcCeve
spremnosti da prihvati one koji traze
njegov oprost. Bit e misionari
milosrda jer Ce biti podupiraci
istinskog ljudskog susreta, izvor
oslobodenja, bogati odgovornosti za
prevladavanje prepreka i ponovnog
preuzimanja novog zZivota krstenja. U
svojoj €e zadaci biti vodeni
Apostolovim rijec¢ima: ,Jer Bog je sve
zatvorio u neposlusnost da se svima
smiluje” (Rim 11:32). U stvari, svi su,
bez iznimke, pozvani prigrliti poziv
za milosrde. Neka ti Misionari Zive
ovaj poziv sa sigurnoséu da mogu
prilijepiti svoje oci na Isusa:
»milosrdan i ovjerovljen Veliki
svecenik u odnosu prema Bogu“ (Heb
2:17).



Trazim od svoje brace biskupa da te
Misionare pozovu i prihvate kako bi
mogli, iznad svega, biti uvjerljivi
propovjednici milosrda. Neka
zasebne biskupije organiziraju
»,misije narodu” tako da bi ti
Misionari mogli biti glasnici radosti i
oprosta. Biskupe trazim da slave
sakrament Pomirenja sa svojim
narodom kako bi vrijeme slave koje
nudi godina Jubileja omogucilo
mnogim BoZjim sinovima i kéerima
da ponovno krenu na putovanje u
Ocevu kucu. Neka pastiri, posebno
tijekom liturgijskog vremena
Korizme, budu ustrajni u pozivanju
vjernika nazad ,prijestolju milosti da
primimo milosrde i milost

nademo“ (Heb 4:16).

19. Neka ova poruka milosrda dode
do svakoga i neka nitko ne bude
ravnoduSan pozivu na iskustvo
milosrda. JoS vatrenije usmjeravam
ovaj poziv onima Cije ponasanje ih
udaljava od BoZje milosti. Posebno



imam na umu muskarce i Zene koji
su dio kriminalnih organizacija bilo
koje vrste. Molim ih, za njihovo
dobro, da promijene Zivot. To ih
molim u ime Sina Bozjeg koji, iako je
odbijao grijeh, nikada nije odbijao
grjeSnika. Nemojte upasti u groznu
zamku razmisljanja da Zivot ovisi o
novcu i da je, u usporedbi s novcem,
sve ostalo liSeno vrijednosti ili
dostojanstva. To nije nista do iluzija!
Ne moZemo ponijeti novac sa sobom
u drugi zivot. Novac nam ne donosi
srecu. Nasilje naneseno radi
povecanja bogatstva namocenog
krvlju ne ¢ini nekoga niti moénim
niti besmrtnim. Svi Ce, prije ili
kasnije, biti podlozni BoZjem sudu,
od kojeg nitko ne moZe pobjeci.

Isti poziv prosSirujem na one Kkoji vrse
ili sudjeluju u korupciji. Ta je gnojna
rana tezak grijeh koji vapije za kaznu
prema nebesima, jer prijeti samim
temeljima osobnog i drusStvenog
zivota. Korupcija nam onemogucuje



da gledamo u buducnost s nadom, jer
njezina tiranska pohlepa razbija
planove slabih i gazi najsiromasnije
od siromasnih. Zlo je Sto se usaduje u
djela svakodnevnog Zivota i Siri,
uzrokujudi veliki javni skandal.
Korupcija je grjesno otvrdnuce srca
koje zamjenjuje Boga iluzijom da je
novac oblik mo¢i. Djelo je mracnih
sila hranjeno sumnjom i intrigom.
Sveti Grgur Veliki je s dobrim
razlogom rekao, Corruptio optimi
pessima, potvrdujuci da nitko ne
moZe misliti da je imun na ovo
iskuSenje. Ako ju Zelimo istjerati iz
osobnog i drustvenog Zivota trebamo
mudrost, budnost, vjernost,
transparentnost, zajedno s hrabrosé¢u
prokazivanja svih prijestupa. Ako se
protiv nje ne borimo otvoreno, prije
ili kasnije Ce joj svi postati
suucesnici, te ¢e se zavrsiti
unisStavanjem samog naseg
postojanja.



Ovo je prikladan trenutak da
promijenimo nase zZivote! Ovo je
vrijeme da dopustimo nasim srcima
da budu dirnuta! Kada smo suoceni s
zlim djelima, ¢ak i pred ozbiljnim
zloCinima, vrijeme je da sluSamo krik
nevinih ljudi kojima je oduzeto
njihovo vlasnistvo, njihovo
dostojanstvo, njihovi osjecajii Cak i
njihovi Zivoti. Ustrajanje na putu
zloga ostavit Ce Covjeka zavedenog i
tuznog. Istinski Zivot je neSto
potpuno drugacije. Bog se nikada ne
umara od toga da nam pruZza ruku.
Uvijek je spreman slusati, kao Sto
sam i ja, zajedno s mojom bracom
biskupima i sveCenicima. Sve Sto
trebate napraviti je prihvatiti poziv i
predati se pravdi tijekom posebnog
vremena milosrda koje daje Crkva.

20. Ne bi bilo neprikladno na ovoj se
toCci sjetiti veze izmedu pravde
imilosrda. To nisu dvije
suprotstavljene stvarnosti, ve¢ dvije
dimenzije jedne stvarnosti koje se



progresivno otkrivaju dok ne
dosegnu vrhunac u punini Jjubavi.
Pravda je temeljni koncept
gradanskog druStva kojim bi trebala
upravljati vladavina prava. Pravda se
takoder razumije kao ono Sto
pravedno pripada svakom pojedincu.
U Biblijji imamo mnogo navoda o
boZanskoj pravdi i Bogu kao ,sudcu®.
U tim odlomcima pravda se shvaca
kao potpuno postivanje Zakona i
ponasanje svakog dobrog Izraelca u
skladu s Bozjim zapovijedima. Takav
je pogled, medutim, Cesto vodio u
legalizam iskrivljavanjem izvornog
znacenja pravde i zamracivanjem
njene duboke vrijednosti. Kako
bismo presli preko te legalisticke
perspektive trebamo se prisjetiti da
se u Svetom Pismu pravda
prvenstveno shvaca kao vjerno
predanje samoga sebe BoZjoj volji.

Sa svoje je strane Isus nekoliko puta
govori o vaznosti vjere preko i iznad
pridrzavanja zakona. U tom smislu



moramo razumjeti njegove rijeci
kada naslonjen na stol s Matejem i
drugim sakupljac¢ima poreza i
grjesnicima, kaZe Farizejima koji mu
izrazavaju primjedbe, ,Hajdete i
proucite Sto znaci: Milosrde mi je
milo, a ne Zrtva. Ta ne dodoh zvati
pravednike, nego grjeSnike.“ (Mt
9:13). Suocen s pogledom na pravdu
kao na puko pridrZavanje zakona
koji ljudi jednostavno dijeli u dvije
grupe — pravedne i grjeSnike — Isus je
primoran otkriti veliki dar milosrda
koji traZi grjeSnike i nudi im oprost i
spas. Jasno se moze vidjeti zasto je,
temeljem takvog oslobadajuceg
pogleda na milosrde kao izvor novog
Zivota, Isus bio odbijen od Farizeja i
ostalih ucitelja zakona. U pokusSaju
da ostanu vjerni zakonu, oni su
jednostavno stavljali teret na ramena
drugih i potkopavali Ocevo milosrde.
Poziv na vjerno pridrzavanje zakona
ne smije sprijeciti davanje pozornosti
stvarima koje se ti¢u dostojanstva
osobe.



Poziv koji Isus daje uz tekst iz knjige
proroka HoSeja — ,,Jer ljubav mi je
mila, ne Zrtve“ (HoS 6, 6) — je u ovome
smislu vaZan. Isus potvrduje da, od
tada na dalje, pravilo zivota njegovih
uCenika mora postaviti milosrde u
srediste, kako je sam Isus pokazao
dijeleci obroke s grjeSnicima.
Milosrde je, joS jednom, pokazano
kao temeljni smjer Isusove zadace.
To je uistinu izazovno njegovim
sluSateljima, koji bi povukli liniji kod
formalnog postivanja zakona. Isus, s
druge strane, ide iznad zakona;
druzenje koje odrzava s onima koje
zakon smatra grjeSnicima nam
omogucava da shvatimo dubinu
njegovog milosrda.

Apostol Pavao radi slicno putovanje.
Prije susretanja Isusa na putu u
Damask, gorljivo je posvetio svoj
Zivot provodenju pravde zakona
(usp.Fil 3:6). Njegovo obracenje
Kristu dovelo ga je do toga da
naglavce preokrene taj pogled, do te



tocke da Ce GalaCanima napisati:
,Zato 1 mi u Krista Isusa
povjerovasmo da se opravdamo po
vjeri u Krista, a ne po djelima Zakona
jer se po djelima zakona nitko ne ce
opravdati.“ (Gal 2:16).

Pavlovo razumijevanje pravde se
radikalno mijenja. Sada postavlja
vjeru na prvo mjesto, ne pravdu.
Spasenje ne dolazi kroz pridrZzavanje
zakona, vec kroz vjeru u Isusa Krista,
koji svojom smrcu i uskrsnucem
donosi spasenje zajedno s
opravdavajucim milosrdem. BoZja
pravda sada postaje oslobadajuca
sila za one koji su pritisnuti
ropstvom grijehu i njegovim
posljedicama. BozZja pravda je
njegovo milosrde (usp. Ps 51:11-16).

21. Milosrde nije suprotstavljeno
pravdi, vec prije izrazavanje Bozjeg
nacina da dode do grjeSnika, nudeci
mu novu priliku da pogleda na sebe,
obrati se i povjeruje. Iskustvo



proroka HoSeje moZe nam pomoci da
vidimo na koji nac¢in milosrde
premasuje pravdu. Vrijeme u kojem
je prorok Zivio bilo je jedno od
najdramaticnijih u povijesti
Zidovskog naroda. Kraljevstvo se
klimalo na rubu uniStenja; ljudi nisu
ostali vjerni savezu; odlutali su od
Boga iizgubili su vjeru svojih
praotaca. Prema ljudskoj logici,
izgledalo je razumno da Bog
razmiSlja o odbacivanju nevjernog
naroda; nisu posStovali svoj savez s
Bogom i stoga su zavrijedili
pravednu kaznu: drugim rije¢ima,
izgon. Prorokove rijeci to potvrduju:
,U zemlju egipatsku on Ce se vratiti,
Asirac ¢e mu kraljem biti, jer se ne
htjede vratiti k meni“ (Hos 11:5). A
zatim, nakon prizivanja pravde,
prorok radikalno mijenja svoj govor i
otkriva pravo lice Boga: ,,Kako da te
dadem, Efrajime, kako da te predam,
Izraele! Kako da te dadem kao Admu,
da ucinim s tobom kao Sebojimu?
Srce mi je uznemireno, uzavrela mi



sva utroba: ne ¢u viSe gnjevu dati
maha, ne ¢u opet zatirati Efrajima,
jer ja sam Bog, a ne covjek: Svetac
posred tebe — ne ¢u viSe gnjevan
dolaziti“ (HoS 11:8-9). Sveti Augustin,
gotovo kao da je komentirao ove
prorokove rijeci, kaze: ,LakSe se
Bogu uzdrZati od gnjeva nego od
milosrda.“ [13] Tako i jest. BoZji gnjev
traje samo trenutak, njegovo
milosrde zauvijek.

Da se Bog ogranicio samo na pravdu,
prestao bi biti Bog i postao bi poput
ljudskih bi¢a koja samo zahtijevaju
postovanje zakona. Ali jedino pravda
nije dovoljna. Iskustvo pokazuje da
¢e sam priziv pravdi rezultirati
njezinim uniStenjem. Radi toga Bog
ide iznad pravde svojim milosrdem i
oprostom. Medutim, to ne znaci da bi
pravda trebala biti obezvrijedena ili
oznacena suviSnom. Naprotiv: svatko
tko pocini greSku mora platiti cijenu.
Opet, to je tek poCetak obracenja, ne
njegov kraj, jer osoba pocinje osjecati



BoZju njeznost i milosrde. Bog ne
osporava pravdu. Prije bismo mogli
recCi da ju omata i nadmasava jednim
vecim dogadajem u kojem
dozivljavamo ljubav kao temelj
istinske pravde. Moramo paZzljivo
obratiti pozornost na ono Sto kaze
sveti Pavao ako Zelimo izbjeci
Cinjenje iste pogreske radi koje je
prigovarao Zidovima svojeg
vremena: Jer, ,Ne priznajucdi, doista,
BoZje pravednosti i trazeci
uspostaviti svoju, pravednosti se
BoZjoj ne podloZiSe. Jer dovrsetak je
Zakona Krist — na opravdanje
svakomu tko vjeruje ,,(Rim 10:1-4).
BoZja je pravda njegovo milosrde
dano svima kao milost koja slijedi iz
smrti 1 uskrsnuca Isusa Krista. Stoga
je Isusov KriZ BoZja presuda svima
nama i cijelom svijetu, jer nam kroz
njega daje pouzdanje u ljubav i novi
Zivot.

22. Jubilej takoder zahtijeva davanje
zadovoljstina. Ova Ce praksa ostvariti



jos vaznije znacenje Svete godine
Milosrda. BoZji oprost ne poznaje
granice. U smrti u uskrsnucu Isusa
Krista, Bog Cini jasnijom svoju ljubav
1 svoju moc uniStenja ljudskog
grijeha. Pomirenje s Bogom je
omoguceno kroz vazmeno otajstvo i
posredstvom Crkve. Stoga je Bog
uvijek spreman oprostiti i nikada se
na umara oprastajuci na uvijek nove
iiznenadujuce nacine. Bez obzira na
to, svi mi dobro znamo iskustvo
grijeha. Znamo da smo pozvani na
savrsSenost (usp. Mt 5:48), ali opet
osjecamo teZak teret grijeha. Iako
osjecamo preobraZzujucu snagu
milosti, takoder osjecamo ucinke
grijeha svojstvene nasem stanju
pada. Premda nam je oprosteno,
sukobljavajuce posljedice nasih
grijeha ostaju. U sakramentu
Pomirenja, Bog nam opraSta nase
grijehe, koje doista briSe; ali opet
grijeh ostavlja negativan ucinak na
nacin na koji razmisljamo i
djelujemo. Ali je BoZje milosrde jace



Cak i od toga. Postaje zadovoljstina od
strane Oca koji, kroz Kristovu
Zarucnicu, njegovu Crkvu, doseze do
grjesnika kojemu je oproSteno i
oslobada ga od svakog taloga koji su
ostavile posljedice grijeha,
omogucujuci mu da djeluje
velikodus$no, da raste u ljubavi, a ne
da ponovo pada u grijeh.

Crkva Zivi u Opcinstvu svetih. U
Euharistiji, tom opcinstvu koje je
BoZji dar, postoji duhovno
zajedniStvo koje nas veZe sa svecima
i blaZenima ¢iji broj ne moZemo
izbrojati (usp.Otk 7:4). Njihova
svetost priskace u pomoc¢ nasim
slabostima na nacin koji omogucuje
Crkva, svojim majc¢inskim molitvama
1 svojim nacinom Zivota, da osnazi
slabosti jednih snagom drugih. Stoga,
da bi zZivjeli zadovoljStinu Svete
godine znaci pristupiti Ocevom
milosrdu sa sigurnosScu da se njegov
oprost Siri na cijeli vjernikov Zivot.
Dobiti zadovoljStinu je iskusiti



svetost Crkve koja svima poklanja
plodove Kristovog otkupljenja, kako
bi se BoZja ljubav i oprost mogli
svugdje prosiriti. Zivimo intenzivno
ovaj Jubilej, preklinjuci Oca da nam
oprosti nase grijehe i opere u Svojoj
milosrdnoj ,zadovoljStini“.

23. Postoji vid milosrda koje ide dalje
od granica Crkve. Povezuje nas s
Judaizmom i Islamom, koji oboje
smatraju milosrde jednom od Bozjih
najvaznijih osobina. Izrael je prvi
primio to otkrivenje koje se nastavlja
kroz povijest kao izvor neiscrpnog
bogatstva namijenjenog dijeljenju sa
cijelim Covjecanstvom. Kako smo
vidjeli, stranice Starog Zavjeta su
natopljene milosrdem, jer
prepricavaju djela koja je Gospodin
izveo na korist svojeg naroda u
najnapornijim trenutcima njihove
povijesti. Uz povlaStena imena koja
Islam pripisuje Stvaratelju su
»,Milosrdan i Dobar“. Ovaj je zaziv
Cesto na ustima vjernih Muslimana



koji osjecaju kako ih milosrde prati i
potpomaze u svakodnevnim
slabostima. I oni vjeruju da nitko ne
moZe postaviti granicu boZanskom
milosrdu jer su njegova vrata uvijek
otvorena.

Vjerujem da Ce ova Jubilarna godina
u kojoj slavimo BoZje milosrde
promicati susret s tim religijama i
drugim plemenitim vjerskim
tradicijama; neka nas otvori jos
vatrenijem dijalogu kako bismo bolje
poznavali i razumjeli jedni druge;
neka otkloni svaki oblik
uskogrudnosti i nepoStovanja i istjera
svaki oblik nasilja i diskriminacije.

24. Moje se misli sada vracaju Majci
Milosrda. Neka slatkoca njezinog lika
bdije nad nama ovu Svetu godinu,
kako bi svi mogli ponovno otkriti
radost BoZje njeznosti. Nitko poput
Marije nije probio duboku tajnu
utjelovljenja. Cijeli je njezin zivot bio
nacinjen prema uzoru prisutnosti



utjelovljenog milosrda. Majka
Raspetog i Uznesenog usla je u
svetiSte bozanskog milosrda jer je
intimno sudjelovala u otajstvu
njegove ljubavi.

Izabrana da bude Majka BoZjeg Sina,
Marija je, od pocetka, bila
pripremljena BoZjom ljubavi da bude
Luk Saveza izmedu Boga i Covjeka. U
svom je srcu cuvala boZansko
milosrde u savrSenom skladu sa
svojim Sinom Isusom. Njezina himna
slave, koju je pjevala na pragu
Elizabetinog doma, bila je posvecena
BoZjem milosrdu koje se Siri od
»generacije do generacije“ (Lk 1:50).
Mi smo takoder bili ukljuceni u te
prorocke rijeCi Djevice Marije. To Ce
nam biti izvor utjehe i snage kako
prelazimo prag Svete godine da
iskusimo plodove bozanskog
milosrda.

U podnoZju kriZa je Marija zajedno s
Ivanom, uciteljem ljubavi, svjedocila



rijeCima oprosta koje je Isus
izgovorio. Ovaj najvisi izraz milosrda
prema onima koji su ga razapeli
pokazuje nam tocku do koje moZe
doseci Bozje milosrde. Marija
potvrduje da milosrde BoZjeg Sina ne
poznaje granice i da se Siri do svakog,
bez iznimke. Obratimo joj se rijeCima
iz Salve Regina, molitve koja je uvijek
1 stara i nova, kako se nikada ne bi
umorila od toga da svrne svoje
milostive o€i na nas i ucini nas
vrijednima razmatrati lice milosrda,
njenog Sina Isusa.

NaSa se molitva takoder Siri na svece
i blaZzenike koji su boZansko milosrde
ucinili svojom Zivotnom zadacom.
Posebno sam zahvalan velikom
apostolu milosrda, svetoj Faustini
Kowalskoj. Neka nas ona, koja je bila
pozvana u dubine bozanskog
milosrda, zagovara i zadobi za nas
milost da uvijek zivimo i hodimo u
skladu s BoZjim milosrdem i s



nepokolebljivim povjerenjem u
ljubav.

25. Stoga predstavljam ovu
Izvanrednu jubilarnu godinu
posvecenu Zivljenju milosrda koje
nam Otac stalno daje u
svakodnevnom zivotu. U ovoj
Jubilarnoj godini dopustimo Bogu da
nas iznenadi. Nikada se ne umara od
otvaranja vrata svojeg srca i ponavlja
da nas voli i Zeli dijeliti svoju ljubav s
nama. Crkva osjeca Zurnu potrebu
da objavl]juje BoZje milosrde. Njezin
je Zivot autentican i vjerodostojan
samo kada postaje uvjerljivi
navjestitelj milosrda. Zna da je njen
prvenstveni zadatak, posebno u
trenutcima velike nade i
proturjecnih znakova, svakoga
upoznati s velikim otajstvom BoZjeg
milosrda razmatrajuci Kristovo lice.
Crkva je iznad svega pozvana biti
vjerodostojan svjedok milosrda,
ispovijedajuci ga i Ziveci ga kao
jezgru otkrivenja Isusa Krista. Iz srca



Trojstva, iz dubine BoZjeg otajstva,
izvire velika rijeka milosrda i bez
prestanka poplavljuje. Ona je izvor
koji ne ¢e nikada presusiti, bez
obzira koliko mu ljudi pristupilo.
Uvijek joj moZe pristupiti netko
potrebit, jer BoZje milosrde nema
kraja. Dubina otajstva koja ga
okruZuje je neiscrpna kao i bogatstvo
koje iz nje izvire.

Neka Crkva, u Jubilarnoj godini, bude
jeka BoZje rijeci koja snazno i jasno
odzvanja kao poruka i znak oprosta,
snage, pomoci i ljubavi. Neka se
nikada ne umori Siriti milosrde i
uvijek bude strpljiva u nudenju
suosjecanja i utjehe. Neka Crkva
postane glas svakog muskarca i Zene,
i stalno ponavlja bez prestanka:
»~Spomeni se, Gospodine, svoje
njeznosti 1 ljubavi svoje dovijeka“ (Ps
25:6).

U Rimu, na Trgu svetog Petra, 11.
travnja, na Bdijenju Druge Uskrsnje



Nedjelje, ili na Nedjelju BoZanskog
Milosrda, godine Gospodnje 2015,
trece mojeg Pontifikata.

FRANJO

[1] Usp. Drugi vatikanski ekumenski
Koncil, Dogmatska konstitucija o
BoZanskoj Objavi Dei Verbum, 4.

[2] Uvodna rije¢ Drugog vatikanskog
ekumenskog koncila, Gaudet Mater
Ecclesia, 11. listopada 1962., 2—3.

[3] Govor na zadnjoj javnoj sjednici
Drugog vatikanskog ekumenskog
koncila, 7. prosinac 1965.

[4] Usp. Drugi vatikanski ekumenski
Koncil, Dogmatska konstitucija o
Crkvi Lumen Gentium, 16: Pastoralna
konstitucija o Crkvi u modernom
svijetu Gaudium et Spes, 15.

[5] Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologiae, 1I-11, p. 30, o. 4.



[6] XXVI Nedjelja kroz godinu. Ova se
zajednicka molitva pojavljuje ve¢ u
osmom stoljecu medu euhologijskim
tekstovima Galezijskog
Sakramentara (1198.).

[7]1 Usp. Homilija 22: KKP, 122,
149-151.

[8] Apostolska pobudnica Evangelii
Gaudium, 24.

[9] Br. 2.

[10] Sveti Ivan Pavao II, Enciklika
Dives in Misericordia, 15.

[11]Isto, 13.
[12] Rijeci svjetla i ljubavi, 57.

[13] Homilije o Psalmima, 76, 11.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/hr-hr/article/jubilej-milosrda-koji-je-proglasio-papa/

hr-hr/article/jubilej-milosrda-koji-je-
proglasio-papa/ (3.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/jubilej-milosrda-koji-je-proglasio-papa/
https://opusdei.org/hr-hr/article/jubilej-milosrda-koji-je-proglasio-papa/

	Jubilej milosrđa koji je proglasio Papa

