opusdei.org

Jedinstvo Zivota u
profesionalnom
radu

,Svaki ¢astan rad moze biti
molitva, a sav molitveni rad je
apostolat. Na ovaj nacin dusa
razvija jedinstvo Zivota koje je i
jednostavno i snazno.“ Novi
Clanak u nizu o posvecivanju
rada.

9.03.2015.

»Svaki Castan rad moZe biti molitva,
a sav molitveni rad je apostolat. Na
ovaj nacin dusa razvija jedinstvo



Zivota koje je i jednostavno i
snazno.“[1]

Rad, molitva, apostolat: tri rijeci koje
su prije mozZda oznacavale tri
odvojena podrucja za nas, ali su sada
zajedno spojene kao note u akordu
tvoreci u konacnici jedinstveno,
harmonijsko glazbeno djelo.

Kada smo zapocinjali s nasim
profesionalnim radom, mozda je sve
Sto smo mogli ¢uti bio izoliran i
monoton zvuk naSeg vlastitog rada s
manjkom milosti. Ali kada otkrijemo
kako preobraziti svoj posao u
molitvu koja se uzdiZe do nebaiu
apostolat koji zemlju ¢ini plodnom,
note se povezuju i pocinju dobivati
ritam i harmoniju. Ako se
prestanemo truditi stvarati i skladati,
lako moZemo skliznuti natrag u
razdvojene note. Ali, ¢im dopustimo
Duhu Svetom da upravlja nasim
profesionalnim Zivotom i dirigira
orkestrom glazba ponovno pocinje



teci stvarajuci prekrasnu simfoniju
ljubavi prema Bogu i ljudima - onu
molitve i apostolata — u naSem
svakodnevnom radu. Svaka pojedina
sposobnost naSeg bica, nasa volja,
intelekt i privrZenosti, vjesto igraju
svoju ulogu rezultirajuci
jednostavnim i snaznim jedinstvom
Zivota koje se svida Bogu i privodi
druge k njemu.

U naSem profesionalnom nastojanju
tri podrudja trebaju biti pazljivo
razmotrena kako bi se postigla
harmonija jedinstva Zivota: ispravna
nakana, ¢vrsti principi i ponaSanje
koje je u skladu s oboma.

Ispravna nakana

Jedinstvo Zivota u naSem
profesionalnom radu ovisi prije
svega o ispravnosti naSe nakane, o
jasnoj i ¢vrstoj odluci raditi iz ljubavi
prema Bogu, a ne iz naSe ambicije ili
drugih oblika sebi¢nosti; trazeci



BoZju slavu, a ne ljudsku slavu ili
osobno zadovoljstvo.

Nitko ne moZe sluZiti dvojici
gospodara. [2] Ne moZemo raditi
kompromise imajuci u svom srcu
sjednu svijecu zapaljenu sv. Mihaelu,
a drugu davlu.“[3] NaSa nakana
treba biti jasno vidljiva. Ali, unatoc
nasoj Zelji rada za Bozju slavu, svi
primjecujemo da je lako izgubiti
ispravnost nakane nase volje u
pojedinim postupcima i da Cesto,
usporedo s poStenom namjerom,
moZemo otkriti i druge motive koji su
manje plemeniti.[4] Bas iz tog
razloga nas je sv. Josemaria
savjetovao da stalno prociS¢ujemo
svoju volju i ispravljamo nasu
nakanu. ,Ispraviti. Pomalo, svakog
dana. Ovo mora biti tvoja stalna
briga ako uistinu zeli$ postati
svetac.“[5]

Tkogod radi s ispravnom nakanom,
uvijek se trudi raditi dobro. Takva



osoba ne radi na jedan nacin kada
drugi gledaju i na drugi kada u
blizini nema nikoga. Ona zna da Bog
uvijek gleda i stoga nastoji savrSeno
ispuniti svoje duznosti kako bi mu
udovoljila. Ona je uredna, marljiva,
profinjena u nacinu na koji Zivi
siromastvo ¢ak i kada nitko ne
primjecuje ili kada treba i¢i protiv
struje. U sive dane, kada se oblak
monotonije spusti nisko, dijete Bozje
nastoji zavrsne radnje uciniti iz
ljubavi, ¢ime se rad pretvara u
molitvu.

Trenutci uspjeha ili neuspjeha mogu
iskuSati narav naSe nakane navodeci
nas da upadnemo u tastinu ili
obeshrabrenje. Sv. Josemaria nas je
ucio da budemo spremni na ove
situacije koje bi mogle naSe misli
okrenuti prema nama samima 1
ukaljati nasu nakanu. ,Morate biti
pazljivi: ne dopustite svom
profesionalnom uspjehu ili porazu -
koji Ce zasigurno doci - da vas



potakne da zaboravite, ¢ak ni za
trenutak, koji je istinski cilj vaSeg
rada: slava Bozja!“[6]

Za ojacati ispravnost naSe nakane,
stup naSeg jedinstva Zivota, trebamo
traziti BoZju prisutnost u svom radu.
Prikazat cemo svoj rad u trenutku
zapocinjanja, obnoviti nas prinos Sto
je CeSc¢e moguce, i dati hvalu kada ga
zavrSimo. I trudit ¢emo se osigurati
da se ¢ini poboznosti, posebice sveta
misa, preliju u neprekidan razgovor s
Bogom tijekom dana. ,Zaboravljanje
na Boga“ u naSem radu znak je
slabog jedinstva Zivota, a ne samo
sklonost ka rastresenoScu. Kada je
netko uistinu zaljubljen, ne
zaboravlja osobu koju ljubi.

Cvrsti principi

Ispravnost nakane nuzna je za
jedinstvo Zivota, ali ne smijemo
nikada zaboraviti da nasa volja mora
biti vodena razumom prosvijetljenim



vjerom. Postoje ljudi koji ne
uspijevaju na svakodnevnoj osnovi
Zivjeti u skladu sa svojim
krS¢anstvom ne zbog loSe namjere
vec zbog nedostatka ¢vrstog znanja.
Kada se ljudi ne trude izgraditi svoju
savjest i propuste dubinski upoznati
moralne implikacije pojedinog
zanimanja, u opasnosti su od
prihvacanja kao norme onoga Sto
vide druge da Cine. Zato, djelujudi iz
naizgled ,dobre volje,“ mogu upasti u
pogresSno ponasanje 1 pociniti teSke
nepravde. A zato jer ne znaju kako
razborito procijeniti stvari, mogu
propustiti uciniti dobro koje treba
uciniti. Nedostatak ¢vrstih principa
je preprjeka postizanju jedinstva
Zivota.

Osoba s principima ¢ini pravu stvar
bez upadanja u ekstreme ili
zadovoljavanja osrednjoScu. Katkad
nepoznavanje prave stvari moze
potaknuti nekoga da misli kako je
alternativa nekoj mani suprotna



mana: npr. kako bi se izbjegla
tvrdokornost, potrebno je biti slab, ili
za ne biti pretjerano agresivan,
potrebno je biti ,,mekan.“ U praksi,
takvi ljudi nisu ispravno shvatili
narav Krjeposti. Sredina - in medio
virtus — ne znaci raditi stvari napola
ili ne teziti velikim visinama. Radi se
zapravo o vrhuncu izmedu dviju
mana.[7] Moguce je istovremeno biti
energican i njezan, imati
razumijevanja ali i biti zahtjevan
prema duznostima, biti iskren 1
razborit, radostan bez naivnosti.
Budite dakle mudri kao zmije, a
bezazleni kao golubovi,[8] rekao je
nas Gospodin.

Prinicipi koje trebamo za postizanje
jedinstva Zivota su krscanski
principi, ne samo ljudski. Njihova
svjetlost vodilja nije samo ispravan
razum vec¢ razum prosvijetljen Zivom
vjerom koja je pak vodena
milosrdem. Samo tada ljudske
krjeposti postaju krScanske krjeposti.



Dijete BoZje nema potrebu njegovati
dvije vrste krjeposti, jedne ljudske a
druge krScanske, neke vodene
milosrdem a neke ne, jer bi to dovelo
do dvostrukih standarda. On ili ona
ne bi trebali biti zadovoljni vrSenjem
samo ljudske pravde u odredenim
podrucjima posla — npr. ispunjavanje
slova zakona — a u drugim
podrucjima krs¢anske pravde,
zasladene milosrdem. Radije, trebaju
teziti uvijek i u svemu Zivjeti pravdu
Kristovu. ,Razmotrimo posebno
savjete 1 upozorenje kojima je
pripremio Sacicu ljudi koji su trebali
postati njegovi Apostoli, njegovi
glasnici do na kraj zemlje. Koji je
klju¢ njegova ucenja? Nije li to nova
zapovijed ljubavi? Ljubav je ta koja
im je omogucila utrijeti put kroz
korumpirani poganski svijet... Kada
se samo vrsi pravda, nemojte biti
iznenadeni ako ljudi bivaju
povrijedeni. Dostojanstvo Covjeka,
koji je sin Bozji, zahtijeva mnogo
viSe. Milosrde mora prodirati kroz i



pratiti pravdu jer zasladuje i prkosi
svemu: 'Bog je ljubav' (1 Iv 4, 16)...

Milosrde, koje je kao velikodus$no
preplavljivanje pravde, prije svega
zahtjeva ispunjavanje vlastitih
duZnosti. Nac¢in za zapoceti je biti
pravedan; slijedeci korak je uciniti
Sto je najnepristranije...; ali da bi se
ljubilo, potrebna je visoka
profinjenost i mnogo pazljivosti i
postovanja, i ljubaznosti u bogatoj
mjeri. Drugim rijeCima, ukljucuje
pridrzavanje Apostolovom savjetu:
'nosite jedni bremena drugih i tako
Cete ispuniti zakon Kristov.' (Gal 6,
2)... Ovo zahtijeva cjelovitost bica
sposobnog podloZiti vlastitu volju
onoj boZanskog modela, radeci za sve
ljude i boredi se za njihovu srecu i
blagostanje. Ne poznajem boljeg
nacina za biti pravedan od zivota
samo-predaje i sluZzenja.“[9] U ovome
je sadrZano ono Sto znaci imati
krscanske principe, nuzno svjetlo za
jedinstvo Zivota.



Sve ovo zahtijeva formaciju i
posebice vrijeme posveceno ucenju
nauka. Bilo bi nepromisljeno
oslanjati se na vlastitu ,,intuiciju“1i
propustiti uloziti potreban trud za
stjecanje Cvrstog intelektualnog
temelja. Ipak, samo teoretsko znanje
nije dovoljno. Kr$¢ansko jedinstvo
zivota zahtijeva nauk asimiliran kroz
molitvu.

OdvazZnost

Uz znanje i ljubav, jedinstvo Zivota
zahtijeva i njihovu primjenu jer
»ljubav su djela, a ne slatke
rije¢i.“[10] Da vide vasSa dobra djela i
slave Oca vasega koji je na nebesima.
[11] govori Gospodin. Trebamo se
iskreno preispitati, kako je sv.
Josemaria savjetovao: ,Siri 1i se
krséanstvo onima oko tebe?
Razmatraj o ovome
svakodnevno.“[12]



Kada postoji jedinstvo Zivota,
prirodno je da ¢e ga oni oko nas
primjetiti. Osoba koja skriva svoja
krS¢anska uvjerenja iz straha da ce
biti ,,izdvojena“ gubi jedinstvo Zivota.
Propustila bi biti sol ili svjetlo i njena
djela bila bi nadnaravno besplodna.
Gospodin nam svima kaze:dabo te in
lucem gentium, ut sit salus mea usque
ad extremum terrae.[13] Postavit cu
vas kao svjetlo pred ljudima kako bi
moje spasenje stiglo do nakraj
svijeta.

Moramo imati ,hrabrosti u javnosti
uvijek djelovati u skladu s nasom
svetom vjerom.“[14] Nas Gospodin je
upozorio: Doista, tko se zastidi mene i
mojih rijeci, toga ¢e se i Sin Covjedji
stidjeti kada dode u slavi svojoj.[15]
Isus nas takoder i ohrabruje
prekrasnim obecanjem: Tko god se,
dakle, prizna mojim pred ljudima,
priznat ¢u se i ja njegovim pred Ocem
koji je na nebesima.[16] Nema
prostora za neodredenost. Ne



moZemo se bojati govoriti o Bogu.
Cinimo to i svojim rije¢ima, buduéi
nam je sam Krist zapovjedio podite
po svom svijetu, propovijedajte
evandelje svemu stvorenju[17] i
svojim primjerom: vjera ljubavlju
djelotvorna.[18]

Prirodno je da ljudi oko nas primjete
nasu vjeru izrazenu djelima. Ovo bi
jo$ i viSe trebalo biti istinito kada
materijalizam i hedonizam
prevladavaju oko nas. Ako necijoj
vjeri treba dugo vremena da bude
primjecena, to je prije znak
dvostrukih mjerila nego li
prirodnosti. Ovo se naZalost dogada
onima koji svoju vjeru otpravljaju u
»privatnu sferu.“ Ovaj stav, ako ne
izvire iz kukavicluka, mogao bi biti
rezultat razmiSljanja da vjera ne bi
trebala igrati ulogu u
profesionalnom ponasanju. Time bi
se odrazavao ne laikalni mentalitet
vec ,laicisticki“, koji pokuSava Boga
ukloniti iz drustva, a Cesto izostavlja i



moralni zakon. Ovo je upravo
suprotno idealu postavlja Krista u
srediste svih ljudskih aktivnosti.
Pozvani smo na ovaj visoKki cilj, 1
dobro je da ga mnogi oko nas
poznaju. Stovise, iako je nas
prvenstveni apostolat onaj
sprijateljstva i povjerenja“[19] s
nasim kolegama, jedan na jedan, to
ne iskljucuje mogucnost da ce
ponekad biti dobro ili ¢ak i nuZzno -
imperativ naseg jedinstva Zivota —
slobodno govoriti na javnhom
okupljanju i braniti kr§¢anski moral.
Prepreka moze biti u izobilju, ali
vjera nam daje potrebnu snagu da
obranimo istinu i pomognemo onima
oko nas otkriti je.

U praksi, pak, znamo iz iskustva da
Cak i kada izbjegavamo ekstreme,
lako je dopustiti sebi pasti pod utjecaj
laicistiCkog mentaliteta i biti uvjeren
da, primjerice, u nekim
profesionalnim sferama je poZeljnije
nikada ne govoriti o Bogu jer bi to



bilo ,,neprimjereno® ili moglo
izazvati iznenadenje, ili zato Sto bi
drugi mogli misliti da je na$ stav o
profesionalnim pitanjima ,,pod
utjecajem naSe vjere.“ U tom
trenutku javlja se kusnja da
sakrijemo svoje krs¢ansko stanje
upravo onda kada bi ga trebali
pokazati.

,2Akonfesionalizam. Neutralnost.
Stare price koje se uvijek pokuSavaju
uciniti novima. Jesi li se ikada
potrudio razmisljati o tome koliko je
besmisleno ostavljati svoje
katolicanstvo po strani prilikom
ulaska na sveuciliSte, profesionalno
udruZenje, kulturno drustvo ili
Sabor, poput ¢ovjeka koji svoj SeSir
odlaze pokraj vrata?“[20] Sv.
Josemaria nas ne poziva da radimo
predstavu od naSeg katolicanstva ili
da se ponaSamo na nacin koji nije u
skladu s laiCkim mentalitetom. Ono
na Sto nas upozorava je da, u nasim
pojedinac¢nim okolnostima, pazljivo



razmotrimo izvanjske i jasne
zahtjeve jedinstva Zivota u naSem
poslu i druStvenom Zivotu. ,Morate
imati hrabrosti (koja ¢e ponekad biti
znacajna s obzirom na okolnosti
vremena u kojem Zivimo) uciniti
svoju vjeru prisutnom, StoviSe,
uciniti je opipljivom. Neka drugi vide
vaSa dobra djela i motive iza njih,
Cak i kada bi mogli biti kritizirani i
napadnuti, bududi da ¢e uvijek biti
nekih koji ¢e pogresno shvatiti vase
motive.“[21]

Jedinstvo Zivota dar je od Boga i
istovremeno osvajacki pohod koji
zahtjeva osobnu borbu. Ovo
jedinstvo izgraduje se vlastitim
radom naporima pojedinih odluka
da se djeluje usmjeren ka Boguis
apostolskim Zeljama. S BoZjom
milo$¢u moramo teZiti ljubiti Boga
cijelim nasim bicem: ex toto corde, ex
tota anima, ex tota mente, ex tota
virtute,[22] svim naSim srcem, svom



nasom duSom, svim nasim umom i
svom nasom snagom.

Fusnote:

[1] Sv. Josemaria, Susret s Kristom, 10
[2] Mt 6, 24

[3] Sv. Josemaria, Put, 724

[4] Usp. Put, 788

[5] Put, 290

[6] Sv. Josemaria,Kovacnica, 704

[7]1 Usp. sv. Josemaria,Prijatelji BoZji,
83

[8] Mt 10, 16

[9] Sv. Josemaria, Prijatelji BoZji,
172-173

[10] Usp. Put, 933

[11] Mt 5, 16



[12] Sv. Josemaria, Kovacnica, 856
[13] 1z 49, 6

[14] Sv. Josemaria,Kovacnica, 46
[15]1 Lk 9, 26

[16] Mt 10, 32

[17]1 Mk 16, 15

[18] Gal 5, 6

[19] Sv. Josemaria, Kovacnica, 192
[20] Sv. Josemaria,Put, 353

[21] Sv. Josemaria, Upute, 8. prosinca
1941, 13

[22] Mk 12, 30

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/hr-hr/article/jedinstvo-zivota-u-profesionalnom-radu/

hr-hr/article/jedinstvo-zivota-u-
profesionalnom-radu/ (1.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/jedinstvo-zivota-u-profesionalnom-radu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/jedinstvo-zivota-u-profesionalnom-radu/

	Jedinstvo života u profesionalnom radu
	Ispravna nakana
	Čvrsti principi
	Odvažnost


