
opusdei.org

Jedinstvo života u
profesionalnom
radu

„Svaki častan rad može biti
molitva, a sav molitveni rad je
apostolat. Na ovaj način duša
razvija jedinstvo života koje je i
jednostavno i snažno.“ Novi
članak u nizu o posvećivanju
rada.

9.03.2015.

„Svaki častan rad može biti molitva,
a sav molitveni rad je apostolat. Na
ovaj način duša razvija jedinstvo



života koje je i jednostavno i
snažno.“[1]

Rad, molitva, apostolat: tri riječi koje
su prije možda označavale tri
odvojena područja za nas, ali su sada
zajedno spojene kao note u akordu
tvoreći u konačnici jedinstveno,
harmonijsko glazbeno djelo.

Kada smo započinjali s našim
profesionalnim radom, možda je sve
što smo mogli čuti bio izoliran i
monoton zvuk našeg vlastitog rada s
manjkom milosti. Ali kada otkrijemo
kako preobraziti svoj posao u
molitvu koja se uzdiže do neba i u
apostolat koji zemlju čini plodnom,
note se povezuju i počinju dobivati
ritam i harmoniju. Ako se
prestanemo truditi stvarati i skladati,
lako možemo skliznuti natrag u
razdvojene note. Ali, čim dopustimo
Duhu Svetom da upravlja našim
profesionalnim životom i dirigira
orkestrom glazba ponovno počinje



teći stvarajući prekrasnu simfoniju
ljubavi prema Bogu i ljudima – onu
molitve i apostolata – u našem
svakodnevnom radu. Svaka pojedina
sposobnost našeg bića, naša volja,
intelekt i privrženosti, vješto igraju
svoju ulogu rezultirajući
jednostavnim i snažnim jedinstvom
života koje se sviđa Bogu i privodi
druge k njemu.

U našem profesionalnom nastojanju
tri područja trebaju biti pažljivo
razmotrena kako bi se postigla
harmonija jedinstva života: ispravna
nakana, čvrsti principi i ponašanje
koje je u skladu s oboma.

Ispravna nakana

Jedinstvo života u našem
profesionalnom radu ovisi prije
svega o ispravnosti naše nakane, o
jasnoj i čvrstoj odluci raditi iz ljubavi
prema Bogu, a ne iz naše ambicije ili
drugih oblika sebičnosti; tražeći



Božju slavu, a ne ljudsku slavu ili
osobno zadovoljstvo.

Nitko ne može služiti dvojici
gospodara. [2] Ne možemo raditi
kompromise imajući u svom srcu
„jednu svijeću zapaljenu sv. Mihaelu,
a drugu đavlu.“[3] Naša nakana
treba biti jasno vidljiva. Ali, unatoč
našoj želji rada za Božju slavu, svi
primjećujemo da je lako izgubiti
ispravnost nakane naše volje u
pojedinim postupcima i da često,
usporedo s poštenom namjerom,
možemo otkriti i druge motive koji su
manje plemeniti.[4] Baš iz tog
razloga nas je sv. Josemaria
savjetovao da stalno pročišćujemo
svoju volju i ispravljamo našu
nakanu. „Ispraviti. Pomalo, svakog
dana. Ovo mora biti tvoja stalna
briga ako uistinu želiš postati
svetac.“[5]

Tkogod radi s ispravnom nakanom,
uvijek se trudi raditi dobro. Takva



osoba ne radi na jedan način kada
drugi gledaju i na drugi kada u
blizini nema nikoga. Ona zna da Bog
uvijek gleda i stoga nastoji savršeno
ispuniti svoje dužnosti kako bi mu
udovoljila. Ona je uredna, marljiva,
profinjena u načinu na koji živi
siromaštvo čak i kada nitko ne
primjećuje ili kada treba ići protiv
struje. U sive dane, kada se oblak
monotonije spusti nisko, dijete Božje
nastoji završne radnje učiniti iz
ljubavi, čime se rad pretvara u
molitvu.

Trenutci uspjeha ili neuspjeha mogu
iskušati narav naše nakane navodeći
nas da upadnemo u taštinu ili
obeshrabrenje. Sv. Josemaria nas je
učio da budemo spremni na ove
situacije koje bi mogle naše misli
okrenuti prema nama samima i
ukaljati našu nakanu. „Morate biti
pažljivi: ne dopustite svom
profesionalnom uspjehu ili porazu –
koji će zasigurno doći – da vas



potakne da zaboravite, čak ni za
trenutak, koji je istinski cilj vašeg
rada: slava Božja!“[6]

Za ojačati ispravnost naše nakane,
stup našeg jedinstva života, trebamo
tražiti Božju prisutnost u svom radu.
Prikazat ćemo svoj rad u trenutku
započinjanja, obnoviti naš prinos što
je češće moguće, i dati hvalu kada ga
završimo. I trudit ćemo se osigurati
da se čini pobožnosti, posebice sveta
misa, preliju u neprekidan razgovor s
Bogom tijekom dana. „Zaboravljanje
na Boga“ u našem radu znak je
slabog jedinstva života, a ne samo
sklonost ka rastresenošću. Kada je
netko uistinu zaljubljen, ne
zaboravlja osobu koju ljubi.

Čvrsti principi

Ispravnost nakane nužna je za
jedinstvo života, ali ne smijemo
nikada zaboraviti da naša volja mora
biti vođena razumom prosvijetljenim



vjerom. Postoje ljudi koji ne
uspijevaju na svakodnevnoj osnovi
živjeti u skladu sa svojim
kršćanstvom ne zbog loše namjere
već zbog nedostatka čvrstog znanja.
Kada se ljudi ne trude izgraditi svoju
savjest i propuste dubinski upoznati
moralne implikacije pojedinog
zanimanja, u opasnosti su od
prihvaćanja kao norme onoga što
vide druge da čine. Zato, djelujući iz
naizgled „dobre volje,“ mogu upasti u
pogrešno ponašanje i počiniti teške
nepravde. A zato jer ne znaju kako
razborito procijeniti stvari, mogu
propustiti učiniti dobro koje treba
učiniti. Nedostatak čvrstih principa
je preprjeka postizanju jedinstva
života.

Osoba s principima čini pravu stvar
bez upadanja u ekstreme ili
zadovoljavanja osrednjošću. Katkad
nepoznavanje prave stvari može
potaknuti nekoga da misli kako je
alternativa nekoj mani suprotna



mana: npr. kako bi se izbjegla
tvrdokornost, potrebno je biti slab, ili
za ne biti pretjerano agresivan,
potrebno je biti „mekan.“ U praksi,
takvi ljudi nisu ispravno shvatili
narav krjeposti. Sredina – in medio
virtus – ne znači raditi stvari napola
ili ne težiti velikim visinama. Radi se
zapravo o vrhuncu između dviju
mana.[7] Moguće je istovremeno biti
energičan i nježan, imati
razumijevanja ali i biti zahtjevan
prema dužnostima, biti iskren i
razborit, radostan bez naivnosti. 
Budite dakle mudri kao zmije, a
bezazleni kao golubovi,[8] rekao je
naš Gospodin.

Prinicipi koje trebamo za postizanje
jedinstva života su kršćanski
principi, ne samo ljudski. Njihova
svjetlost vodilja nije samo ispravan
razum već razum prosvijetljen živom
vjerom koja je pak vođena
milosrđem. Samo tada ljudske
krjeposti postaju kršćanske krjeposti.



Dijete Božje nema potrebu njegovati
dvije vrste krjeposti, jedne ljudske a
druge kršćanske, neke vođene
milosrđem a neke ne, jer bi to dovelo
do dvostrukih standarda. On ili ona
ne bi trebali biti zadovoljni vršenjem
samo ljudske pravde u određenim
područjima posla – npr. ispunjavanje
slova zakona – a u drugim
područjima kršćanske pravde,
zaslađene milosrđem. Radije, trebaju
težiti uvijek i u svemu živjeti pravdu
Kristovu. „Razmotrimo posebno
savjete i upozorenje kojima je
pripremio šačicu ljudi koji su trebali
postati njegovi Apostoli, njegovi
glasnici do na kraj zemlje. Koji je
ključ njegova učenja? Nije li to nova
zapovijed ljubavi? Ljubav je ta koja
im je omogućila utrijeti put kroz
korumpirani poganski svijet... Kada
se samo vrši pravda, nemojte biti
iznenađeni ako ljudi bivaju
povrijeđeni. Dostojanstvo čovjeka,
koji je sin Božji, zahtijeva mnogo
više. Milosrđe mora prodirati kroz i



pratiti pravdu jer zaslađuje i prkosi
svemu: 'Bog je ljubav' (1 Iv 4, 16)...

Milosrđe, koje je kao velikodušno
preplavljivanje pravde, prije svega
zahtjeva ispunjavanje vlastitih
dužnosti. Način za započeti je biti
pravedan; slijedeći korak je učiniti
što je najnepristranije...; ali da bi se
ljubilo, potrebna je visoka
profinjenost i mnogo pažljivosti i
poštovanja, i ljubaznosti u bogatoj
mjeri. Drugim riječima, uključuje
pridržavanje Apostolovom savjetu:
'nosite jedni bremena drugih i tako
ćete ispuniti zakon Kristov.' (Gal 6,
2)... Ovo zahtijeva cjelovitost bića
sposobnog podložiti vlastitu volju
onoj božanskog modela, radeći za sve
ljude i boreći se za njihovu sreću i
blagostanje. Ne poznajem boljeg
načina za biti pravedan od života
samo-predaje i služenja.“[9] U ovome
je sadržano ono što znači imati 
kršćanske principe, nužno svjetlo za
jedinstvo života.



Sve ovo zahtijeva formaciju i
posebice vrijeme posvećeno učenju
nauka. Bilo bi nepromišljeno
oslanjati se na vlastitu „intuiciju“ i
propustiti uložiti potreban trud za
stjecanje čvrstog intelektualnog
temelja. Ipak, samo teoretsko znanje
nije dovoljno. Kršćansko jedinstvo
života zahtijeva nauk asimiliran kroz
molitvu.

Odvažnost

Uz znanje i ljubav, jedinstvo života
zahtijeva i njihovu primjenu jer
„ljubav su djela, a ne slatke
riječi.“[10] Da vide vaša dobra djela i
slave Oca vašega koji je na nebesima.
[11] govori Gospodin. Trebamo se
iskreno preispitati, kako je sv.
Josemaria savjetovao: „Širi li se
kršćanstvo onima oko tebe?
Razmatraj o ovome
svakodnevno.“[12]



Kada postoji jedinstvo života,
prirodno je da će ga oni oko nas
primjetiti. Osoba koja skriva svoja
kršćanska uvjerenja iz straha da će
biti „izdvojena“ gubi jedinstvo života.
Propustila bi biti sol ili svjetlo i njena
djela bila bi nadnaravno besplodna.
Gospodin nam svima kaže:dabo te in
lucem gentium, ut sit salus mea usque
ad extremum terrae.[13] Postavit ću
vas kao svjetlo pred ljudima kako bi
moje spasenje stiglo do nakraj
svijeta.

Moramo imati „hrabrosti u javnosti
uvijek djelovati u skladu s našom
svetom vjerom.“[14] Naš Gospodin je
upozorio: Doista, tko se zastidi mene i
mojih riječi, toga će se i Sin Čovječji
stidjeti kada dođe u slavi svojoj.[15]
Isus nas također i ohrabruje
prekrasnim obećanjem: Tko god se,
dakle, prizna mojim pred ljudima,
priznat ću se i ja njegovim pred Ocem
koji je na nebesima.[16] Nema
prostora za neodređenost. Ne



možemo se bojati govoriti o Bogu.
Činimo to i svojim riječima, budući
nam je sam Krist zapovjedio pođite
po svom svijetu, propovijedajte
evanđelje svemu stvorenju[17] i
svojim primjerom: vjera ljubavlju
djelotvorna.[18]

Prirodno je da ljudi oko nas primjete
našu vjeru izraženu djelima. Ovo bi
još i više trebalo biti istinito kada
materijalizam i hedonizam
prevladavaju oko nas. Ako nečijoj
vjeri treba dugo vremena da bude
primjećena, to je prije znak
dvostrukih mjerila nego li
prirodnosti. Ovo se nažalost događa
onima koji svoju vjeru otpravljaju u
„privatnu sferu.“ Ovaj stav, ako ne
izvire iz kukavičluka, mogao bi biti
rezultat razmišljanja da vjera ne bi
trebala igrati ulogu u
profesionalnom ponašanju. Time bi
se odražavao ne laikalni mentalitet
već „laicistički“, koji pokušava Boga
ukloniti iz društva, a često izostavlja i



moralni zakon. Ovo je upravo
suprotno idealu postavlja Krista u
središte svih ljudskih aktivnosti.
Pozvani smo na ovaj visoki cilj, i
dobro je da ga mnogi oko nas
poznaju. Štoviše, iako je naš
prvenstveni apostolat onaj
„prijateljstva i povjerenja“[19] s
našim kolegama, jedan na jedan, to
ne isključuje mogućnost da će
ponekad biti dobro ili čak i nužno –
imperativ našeg jedinstva života –
slobodno govoriti na javnom
okupljanju i braniti kršćanski moral.
Prepreka može biti u izobilju, ali
vjera nam daje potrebnu snagu da
obranimo istinu i pomognemo onima
oko nas otkriti je.

U praksi, pak, znamo iz iskustva da
čak i kada izbjegavamo ekstreme,
lako je dopustiti sebi pasti pod utjecaj
laicističkog mentaliteta i biti uvjeren
da, primjerice, u nekim
profesionalnim sferama je poželjnije
nikada ne govoriti o Bogu jer bi to



bilo „neprimjereno“ ili moglo
izazvati iznenađenje, ili zato što bi
drugi mogli misliti da je naš stav o
profesionalnim pitanjima „pod
utjecajem naše vjere.“ U tom
trenutku javlja se kušnja da
sakrijemo svoje kršćansko stanje
upravo onda kada bi ga trebali
pokazati.

„Akonfesionalizam. Neutralnost.
Stare priče koje se uvijek pokušavaju
učiniti novima. Jesi li se ikada
potrudio razmišljati o tome koliko je
besmisleno ostavljati svoje
katoličanstvo po strani prilikom
ulaska na sveučilište, profesionalno
udruženje, kulturno društvo ili
Sabor, poput čovjeka koji svoj šešir
odlaže pokraj vrata?“[20] Sv.
Josemaria nas ne poziva da radimo
predstavu od našeg katoličanstva ili
da se ponašamo na način koji nije u
skladu s laičkim mentalitetom. Ono
na što nas upozorava je da, u našim
pojedinačnim okolnostima, pažljivo



razmotrimo izvanjske i jasne
zahtjeve jedinstva života u našem
poslu i društvenom životu. „Morate
imati hrabrosti (koja će ponekad biti
značajna s obzirom na okolnosti
vremena u kojem živimo) učiniti
svoju vjeru prisutnom, štoviše,
učiniti je opipljivom. Neka drugi vide
vaša dobra djela i motive iza njih,
čak i kada bi mogli biti kritizirani i
napadnuti, budući da će uvijek biti
nekih koji će pogrešno shvatiti vaše
motive.“[21]

Jedinstvo života dar je od Boga i
istovremeno osvajački pohod koji
zahtjeva osobnu borbu. Ovo
jedinstvo izgrađuje se vlastitim
radom naporima pojedinih odluka
da se djeluje usmjeren ka Bogu i s
apostolskim željama. S Božjom
milošću moramo težiti ljubiti Boga
cijelim našim bićem: ex toto corde, ex
tota anima, ex tota mente, ex tota
virtute,[22] svim našim srcem, svom



našom dušom, svim našim umom i
svom našom snagom.

Fusnote:

[1] Sv. Josemaria, Susret s Kristom, 10

[2] Mt 6, 24

[3] Sv. Josemaria, Put, 724

[4] Usp. Put, 788

[5] Put, 290

[6] Sv. Josemaria,Kovačnica, 704

[7] Usp. sv. Josemaria,Prijatelji Božji,
83

[8] Mt 10, 16

[9] Sv. Josemaria, Prijatelji Božji,
172-173

[10] Usp. Put, 933

[11] Mt 5, 16



[12] Sv. Josemaria, Kovačnica, 856

[13] Iz 49, 6

[14] Sv. Josemaria,Kovačnica, 46

[15] Lk 9, 26

[16] Mt 10, 32

[17] Mk 16, 15

[18] Gal 5, 6

[19] Sv. Josemaria, Kovačnica, 192

[20] Sv. Josemaria,Put, 353

[21] Sv. Josemaria, Upute, 8. prosinca
1941, 13

[22] Mk 12, 30

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/jedinstvo-zivota-u-profesionalnom-radu/


hr-hr/article/jedinstvo-zivota-u-
profesionalnom-radu/ (1.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/jedinstvo-zivota-u-profesionalnom-radu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/jedinstvo-zivota-u-profesionalnom-radu/

	Jedinstvo života u profesionalnom radu
	Ispravna nakana
	Čvrsti principi
	Odvažnost


