opusdei.org

Je 1i ,Bog“ nepoznata
rijec?

PrenoSenje vjere u danasnjem
drustvu jedan je od izazova za
krScane tijekom ove Godine
vjere. Ovdje donosimo tekst
govora s konferencije
»,Prenosenje krscanskog
identiteta danas“, kojeg je
odrzala Jutta Burggraf. ,,Zelim
govoriti o prenoSenju vjere.
Djeci, drugim ¢lanovima
obitelji, susjedima 1
suradnicima...“

21.02.2013.



Ovaj govor na konferenciji na temu
»~Prenosenje krscanskog identiteta
danas“ odrZala je teolog Jutta
Burggraf na konferenciji ,,Crkva i
komunikacija, identitet i dijalog®,
odrZanoj na pontifikalnom sveucilistu
Svetoga Kriza u Rimu, 27.travnja,
2010., nekoliko mjeseci prije svoje
smrti.

Zeljela bih govoriti o prenoenju
vjere. NaSoj djeci, drugim ¢lanovima
obitelji, prijateljima, susjedima i
kolegama. Kuca naSe vjere treba biti
radosna, otvorenog tipa, otvorena
svim Jjudima, svih uvjerenja i svih
okolnosti. Zelimo sa svima
razgovarati, bas kao Sto nas je to ucio
sveti Josemaria Escriva, osnivac
Opusa Dei.

Je li ,Bog“ nepoznata rijec?

Zeljela bih poceti sa scenom koju je
opisao Nietzsche prije viSe od stotinu
godina. U svojoj knjizi ,,Sretna
znanost“ (Die frohliche Wissenschafft),



ovaj nesumnjivo inteligentni filozof
Cini da ludak vice: ,,TraZim Boga!
Trazim Boga! Gdje je Bog otiSao? Reci
¢u vam: Bog je mrtav! Mi smo ga
ubili! Najsvetija i najmocnija stvar
koju je svijet sve do sada posjedovao
pala je krvaredi pod udarcima naseg
noza.“ Tada je ludak zaSutio i
pogledao svoju publiku; i oni su
Sutjeli, zureci u njega. Napokon je
svoju lampu bacio na tlo, ona se
razbila i nestala. ,,Uranio sam,“ rekao
je, ,moje vrijeme joS$ nije doslo. Ovaj
se golemi dogadaj joS sprema i jo$
nije dospio do uha CovjeCanstva.“ [1]

Danas, stoljece kasnije, vidimo da je
ovaj ,golemi dogadaj“ dospio do uSiju
velikog broja ljudi za koje je ,Bog“
nista viSe osim prazne rijeci. Postoji
govor o trajnoj ,vjerskoj
nepismenosti“, ignoriranja ¢ak i
najosnovnijih koncepata vjere. [2]

Neki su ljudi postavili pitanje moZe li
dijete koje ne poznaje rijec ,hvala“



biti zahvalno. Jer jezici ne izrazavaju
samo ono Sto mislim, vec to i sadrze.
U svakom slucaju jezik vrlo mudro
oblikuje misljenje. To moZemo vidjeti
usporedujuci razlicite jezike. Govoriti
kineski ili francuski ne znaci samo
razmjenjivati rijeci, ve¢ imati
drugacije umne sklopove i poimati
svijet u skladu s okolnostima
pojedinog mjesta. Neka plemena u
Sibiru, primjerice, imaju mnoge
razliCite rijeci za ,snijeg“, ovisno o
tome je li bijeli ili siv, ima li ga puno
ili malo, je li star ili nov, dok arapski
govornici imaju mnoge razlicite rijeci
za ,konja“. Imajuci to na umu
moZzemo shvatiti zasto je car Karlo V
rekao: ,Koliko jezika govorim, toliko
vrijedim kao ¢ovjek.“ Sto se tice
vjere, moZemo zakljuciti da ako
Zivim u sekularnom svijetu i ne
poznajem jezik vjere, ljudski je
nemoguce za mene postati krs¢anin.

Razumjeti srca ljudi danasnjice



Ako Zelimo razgovarati o vjeri,
trebamo biti svjesni atmosfere koja
nas okruzuje. Trebamo upoznati srca
ljudi danas$njice, njihove sumnje i
nevolje, nase srce, s nasSim sumnjama
1 nevoljama.

Opcenito govoreci, imamo brojne
idole, poput zdravlja, ,kult tijela“,
ljepote, uspjeha, novca i sporta. Svaki
od njih moZe preuzeti osobine nove
religije. Kao Sto je spomenuo
Chesterton, kada ljudi prestanu
vjerovati u Boga, nije da u niSta ne
vjeruju: vjeruju u bilo Sto.

I zaista se ponekad Cini da sve ima
jaci kredibilitet, da je u sve lakse
vjerovati, nego u istine krscanske
vjere. Moji studenti s prava ili
kemije, primjerice, govore, s
najboljim namjerama, o
sreinkarnaciji“ Krista prije 2000
godina - ocito im je poznatija rijec
sreinkarnacija“ od ,inkarnacije®.
Vidimo utjecaj budizma i hinduizma



na zapadu. Zasto ove religije imaju
tako snaznu privla¢nost? Misli se da
ljudi Zele ono Sto je egzoticno,
sliberalno“, neku vrstu religije a la
carte. Ljudi ne traZe Sto je istina,
nego Sto je atraktivno, ono Sto im se
svida, ono Sto im odgovara: malo od
Bude, malo od Sive, malo od Isusa iz
Nazareta.

U prijasnjim se vremenima Zivot
dozivljavao kao putovanje,
napredak. Danas, medutim, Zivot se
smatra turizmom: nema
kontinuiteta, samo diskontinuitet;
putujemo bez odredenog smjera.
Vozacev moto to jako dobro izraZava:
,Ne znam kamo idem, ali Zelim tamo
brzo sti¢i.“ Literatura govori o
,modernoj tami“1i ,sadasnjem
kaosu®.

»Suvremeni je covjek Ciganin,“ netko
je ispravno primijetio. Ljudi danas
nemaju dom; mozda imaju kuce
svoga tijela, ali nemaju nikakav dom



za svoju dusu. Postoji disorjentacija,
nesigurnost te takoder i puno
usamljenosti. Tako da ne iznenaduje
da ljudi pokusSavaju pronaci srecu u
trenutnom zadovoljstvu, ili mozda u
aplauzu drugih. Ako netko nije
voljen, barem Zeli biti hvaljen.

Mozda smo se svi navikli ne
razmiSljati, ili barem ne razmisljati
potpuno. To je poznato kao ,,slaba
misao“. Zivimo u vremenu mirnog
napretka Sto se tiCe sredstava, ali
prilicne zbrke Sto se tiCe ciljeva i
Zelja.

Zed za nutarnjim Zivotom

U isto vrijeme vidimo istinsku Zed za
LSnutarnjim zZivotom*, u knjizevnosti,
umjetnosti, glazbi i filmu. Sve viSe i
viSe ljudi traze iskusiti tiSinu i
kontemplaciju; u isto vrijeme,
medutim, razocarani su krS¢anstvom
za koje se Siroko smatra da je suviSe
rigidna birokracija koja zapovijeda i
kaZnjava.



Drugima se Crkva ne svida iz
suprotnih razloga: ¢ini im se da je
kr$canska poruka previSe ,povrsna“,
previse laka, bez Cvrstih temelja i
rigoroznih zahtijeva. Oni ne traze
nista ,liberalno*, Zele ,sigurnost“.
Zele da im se s apsolutnom sigurnosti
kaZe koji je put spasenja, Zele da
netko drugi razmislja za njih i odluci
za njih; odatle popularnost
fundamentalistickih sekti.[3]

Zivimo u multikulturnim drustvima s
kontradiktornim karakteristikama.
Sve se to ponekad sumira pod
nazivom ,postmodernizam®, Sto
predstavlja situaciju promjene,
vrijeme nakon modernizma i prije
novog doba, zasad joS nepoznatog.
(Sljedbenici Novog Doba prihvatili su
ime: prema njima smo ve¢ u novom
dobu. Mislim da grijeSe i da su sami
jednostavno postmoderni.)

Postmodernizam je ograniceno
vrijeme koje istiCe greske



modernizma. MoZe se usporediti s
spost-ratovskim“ vremenima —
teSkim razdobljima koja slijede
nakon rata, a priprema su za nesto
novo. Takoder se moze usporediti s
»postoperacijskim“ periodom kada se
pacijent oporavlja nakon operacije,
prije nego zapocne normalni Zivot.

Zaista se Cini da se nalazimo u
vremenu promjena; ulazimo u novu
fazu CovjeCanstva. A novo vrijeme
zahtijeva nove nacine govora i
djelovanja.

Kako bi mi trebali govoriti o vjeri
usred ove zbrke?

Prije svega tu bi nam mogla pomoc¢i
neka razmisljanja Romana
Guardinija jer nisu izgubila niSta od
svoje relevantnosti. U svojim
Pismima s Jezera Como ovaj veliki
krséanski pisac kaze koliko je
zabrinut zbog modernog svijeta. On
spominje, primjerice, koliko su
povrsni nasi Zivoti; piSe o



manipulaciji kojoj smo svakoga dana
izloZeni; raspravlja o gubitku
tradicionalnih vrijednosti i
nametljivog sjaja kojeg namecu
psihoanalize... Nakon $to u osam
dugih pisama prikazuje pravu
razorenu panoramu, pri kraju knjige
njegov se stav naglo mijenja. U
devetom, 1 posljednjem, pismu
objavljuje zvonko ,,da“ svijetu u
kojem se nalazi. Iznenadenom
Citatelju objasSnjava da je to upravo
ono Sto Bog trazi od svakoga od nas.
Kulturne promjene kojima
svjedoCimo ne smiju krscane dovesti
u stanje opce paralize.[4] Bilo bi
krivo kada bi svi uokolo hodali
zabrinuti i shrvani, naric¢uci za
proslim sigurnostima. Jer Bog je taj
koji je na djelu kod ovih promjena.
Trebamo biti spremni slusSati ga i
dopustit da nas on oblikuje.

Jeste li spremni promijeniti svoj
jezik?



Svatko tko Zeli utjecati na sadasnjost
treba voljeti svijet u kojem Zivi. Ne
smije nostalgi¢no gledati na proSlost
vec treba pozitivno pristupiti ovom
konkretnom povijesnom trenutku.
Treba biti u toku s najnovijim
dogadajima i razvojem koji dovode
do radosti i tuge danasnjeg stila
Zivota. ,,U cijeloj svjetskoj povijesti
samo je jedno jedinstveno vazno
vrijeme, ono sadasnje,“ kaze
Bonhoeffer. ,,0soba koja bjezi iz
stvarnosti, bjeZi od vremena
BoZjeg.“[6]

Danas ljudi drugacije vide svjetske
dogadaje nego Sto su to vidjele prosle
generacije, i drugacije i reagiraju.
Vrlo je velika vaZznost ucenja slusati.
[7] Dobri teolozi nece Citati samo
sveto Pismo, veC i novine, magazin ili
Internet; svjedocit Ce blizinu i gajiti
simpatije prema naSem svijetu.[8] I
znaju da u umovima i srcima
muskaraca i Zena oko sebe mogu



pronaci Boga, u puno zivljem smislu
nego u teorijama i istrazivanjima.

Promjene mentaliteta pozivaju nas
govoriti o vlastitim uvjerenjima
drugacije nego prije.[9] Pisac o tome
piSe: ,Nisam spreman promijeniti
svoje temeljne principe, bez obzira
koliko se mnogo vrijeme promijenilo.
Ali spreman sam biti u korak sa svim
vanjskim formulacijama,
jednostavno iz ljubavi prema mojim
principima i mojim bliZnjima, jer ako
govorim mrtvim jezikom ili
pristupam zastarjelim nacinom,
samo pokopavam svoje ideje i ne
uspijevam ih nikome prenijeti.“[10]

Osobnost osobe koja govori

Kako bi govorili o Bogu, ne trebamo
samo biti svjesni svojega okruzenja.
Jos je vazniji na$ karakter, jer kad
govorimo, mi ne ostavljamo samo
rije¢i; na prvom mjestu, sami sebe
izrazavamo. Jezik je ,ogledalo nasega
duha“.[11]



Postoji i neverbalni jezik, koji prati ili
zamjenjuje nale rijeci. To je
atmosfera koju stvaramo oko sebe,
obi¢no s malenim detaljima, poput
prijateljskog osmijeha ili poStovanja.
Kada Jjudskom tijelu nedostaju
pojedini elementi u tragovima, bez
obzira koliko ih je malo kolic¢inski,
osoba Ce se razboljeti i umrijeti. Na
isti na¢in moZemo govoriti o
»elementima u tragovima“ odredene
sfere; to su maleni detalji, tesko ih je
vidjeti i nemoguce o njima suditi, koji
druge ljude poticu da se osjecaju
udobno, voljeno i cijenjeno.

Biti i ¢initi se

Trebamo moderne teorije
komunikacije uzeti za ozbiljno,
koliko god otrcane bile. Te nas teorije
podsjecaju da ljudi komuniciraju
onako kako se ponasaju, puno vise
nego onim $to govore. Cak se i tvrdi
da 80% do 90% naSe komunikacije
otpada na neverbalnu.



Stovise, samo maleni dio informacije
svjesno prenosimo, a sve ostalo
nesvjesno: kroz nacin kako
izgledamo, izrazima lica, naSih ruku i
gesti, tonom naseg glasa i jezikom
tijela. NaSa tijela otkrivaju nas
nutarnji svijet, ,prevode“ ga u Citljive
znakove nasih osjecaja i Zelja, radosti
i razoCaranja, velikodusnosti, straha,
mrZnje, oCaja, ljubavi, Zudnji,
rezignacije i slavlja; i rijetko ne
uspiju reci istinu. Sveti Augustin
govori o ,prirodnom jeziku
poznatom svim narodima“.[12]

Na isti nac¢in drugi primaju poruku
samo djelomic¢no svjesno, a puno vise
nesvjesno. Sjecam se jedne situacije
kada sam to vrlo jasno shvatila.
Radila sam u jednoj ustanovi za
bolesne i usamljene, 1 jednoga je
dana jedan od menadZera usao u
sobu pacijenta dok sam ja tamo bila i
s njim razgovarao na prijateljski
nacin, sa cijelim nizom ljubaznih
fraza. Ali kada je menadzer napustio



sobu, pacijent mi je priznao da mu se
ba$ ovaj menadzZer nimalo ne svida.
Zasto? Zbog svoga posla sam znala da
taj menadZer zapravo prezire
pacijente. PokusSavao je to sakriti, ali
nesvjesno je to pokazivao. I, pomalo
zastrasujuce, pacijent je to bez gresSke
primijetio.

To znaci da nije dovoljno smijesiti se
iugodno izgledati. Ako Zelimo
taknuti srca ljudi, prvo trebamo
svoja srca promijeniti. Najvaznije
lekcije nauci nas prisutnost zrele
osobe koja voli. U staroj Kini i Indiji,
u zajednici je najviSe cijenjen onaj
Covjek koji posjeduje izvanredne
duhovne kvalitete. Oni nisu samo
prenosili znanje; ve¢ duboki ljudski
stav. Ljudi koji bi s njima dolazili u
kontakt osjecali su potrebu
promijeniti se i rasti — i izgubili su
strah od promijene, od biti drugaciji.

Posebno je danas osobito vazno
ljudima iskusiti ¢injenicu da je vjera



vrlo ljudska i vrlo humana; nasa
krS¢anska vjera stvara ozracje u
kojem se svatko ugodno osjeca,
osjeca se njezno izazvan dati najbolje
od sebe. Pronalazimo ovo u Zivotima
brojnih vaznih osoba, od svetog
Ivana apostola do majke Tereze iz
Kalkute i svetog Josemarije Escrive.

Krscéanski identitet i autenticnost

Kako bi uspjesno pricali o Bogu,
potreban nam je jasan kr$canski
identitet. MoZda nam se govor
ponekad ¢ini bezbojnim jer mi sami
nismo potpuno uvjereni u ljepotu
vjere i veli¢inu blaga kojeg
posjedujemo te se suviSe lako
prepustimo odusevljenju nase
okoline.

Ali svjetlo je bilo prije mraka, i nas je
Bog vjeCno nov. Nije da se ljudima ne
svida prastaro porijeklo krScanstva,
vec ono Sto se naziva ,burzujsko
kr$canstvo“.[13] Ali, Congar kaZe:
»,Burzujsko krs¢anstvo nije



krs$canstvo; to je samo prikaz
krséanstva u burzujskoj
civilizaciji.“[13] Ova nam Cinjenica
dozvoljava odredenu mjeru
optimizma i nade kada dolazimo
pricati o Bogu.

Krscani ne trebaju biti savrSeni, ali
trebaju biti istinski. Drugi primijete
je li netko uvjeren u ono Sto govori ili
nije. Iste rijeci poput ,,Bog je Ljubav*,
mogu biti trivijalne ili izvanredne,
ovisno o nacinu na koji su
izgovorene. ,Taj nacin ovisi o
dubinama ljudskoga bica iz kojeg
izviru, volja na to ne utjece. I
velicanstvenim skladom doseZu
jednake dubine u osobi koja ih
sluSa.“[14] Ako netko prica radostan
jer je pronasao Boga u dubini svoga
srca, moZe se dogoditi da svoje
sluSatelje potakne snagom svojih
rijeCi. Ne trebamo biti savrSeni
govornici. Govorimo jednostavno,
autoritetom koji proizlazi iz Zivog
iskustva onoga o Cemu govorimo;



prenosimo nesto iz samog sredista
svoga Zivota, bez potrebe za setom
fraza ili dosadnim propisima.

Ljudi nesvjesno asimiliraju stavove i
ponasanja ljudi oko sebe. Tako sve
Sto kr$canin ucini moze potaknuti
druge da se otvore Bogu, bilo to ili ne
bilo izravno povezano s vjerom. Ali
takoder moZe biti i kamen spoticanja
koji rijeci liSava njihove vrijednosti.
Edith Stein kaZe da je svoju zZidovsku
vjeru izgubila kada je, kao dijete,
shvatila da njezina starija braca u
ceremonijama samo imaju odredenu
ulogu, i ne vjeruju ono Sto govore.

Mir

Krséani nisu prvi i glavni ,pobozni“
ili ,religiozni“, ali su sretni, sreca
proizlazi iz toga Sto su pronasli
smisao svoga Zivota. Upravo su zato
sposobni na druge prenositi svoju
ljubav prema Zivotu, koja je zarazna
poput tuge.



Njihova nije uobicajeno glasna vrsta
srecCe, vec tihi mir, rezultat shvacanja
smisla patnje i teSkih Zivotnih
situacija. Kao krSc¢ani trebamo druge
uvjeriti (bez pokuSavanja skrivanja
vlastitih poteSkoca) da ni jedno
Zivotno iskustvo nije Zalosno. Uvijek
moZemo rasti i uciti, pa i kada
skrenemo s puta ili nas ulovi oluja.
Gertrud von Le Fort kaZe da svoja
¢uda imaju i tamne noci, a ne samo
suncani dani. ,,Postoje odredeni
cvjetovi koji cvjetaju jedino u
pustinji; zvijezde koje se mogu vidjeti
jedino u divljini. Postoje iskustva
ljubavi Bozje koja pronalazimo
jedino kada se ponizno predamao,
kada smo gotovo na rubu ocaja.“[15]

Kako mozemo shvatiti i utjeSiti druge
ako nas same nikada tuga nije
slomila? Postoje ljudi koji, nakon
pretrpljene velike patnje, postaju
puni razumijevanja, prihvacanja,
pokoravanja i osjetljivosti spram



patnji drugih - koji su, ukratko
receno, naucili voljeti.

Ljubav i povjerenje

Ljubav iz osobe izvlaci ono najbolje.
U atmosferi prihvacanja i ljubavi
bude se veliki ideali. Za religijski
napredak djeteta, primjerice, vaznije
je da dijete raste u istinskoj ljubavi,
Cak 1 bez neke eksplicitne
povezanosti s vjerom, nego u okruzju
viSe formalne ,,poboZnosti“ bez
ljubavi. ako nema ljubavi, nedostaju
osnovni uvjeti zdravog razvoja.
Zeljezo se ne moze kovati dok je
hladno, ali kada se zagrije, mozZe ga
se oblikovati u najfinije oblike.

Kroz svoje roditelje djeca otkrivaju
ljubav BoZju. [16] Ono Sto je
potrebno jest jezik djela: roditelji
trebaju Ciniti ono Sto govore. Nisu
vazne lekcije i sati vjeronauka koji ce
kasnije dodi. Prije svega, puno prije
svega, zemlju treba pripremiti kako
bi mogla primiti sjeme.



U prvim godinama Zivota svako
dijete doZivljava osnovna otkrica
koja su od vitalne vaznosti u
formiranju njihova karaktera: bilo
,vazan sam, shvacaju me i vole,“ ili
»Smetnja sam, gnjavim.“ Svako dijete
treba na neki nacin osjetiti ljubav o
kojoj govori Izaija: ... dragocjeni ste u
mojim ocima, i ¢asni, i volim vas,....
Upisani ste mi u dlanove ruku.[17]

Ako to nisu nikada iskusili, moZe se
dogoditi da osoba nikada ne bude
sposobna formirati trajne veze, ili
ozbiljno raditi. I iznad svega Ce im
biti teSko vjerovati u BoZju ljubav;
vjerovati da je Bog otac koji ih
razumije i voli i ¢iji su zahtjevi
pravedni i za dobro njegova djeteta.
[18] ,,Prica o padu svakog muskarca i
Zene je prica o tome koliko je vaZan,
poseban i dragocjen gubitak osjecaja
kod djeteta o tome da ‘jesam to Sto
jesam’.”’[19] TesSko je povratiti te
godine govoreci im o ljubavi BoZjoj. S
pravom se kaze ,,Ono Sto radis toliko



je buc¢no da ne ¢ujem ono Sto
govoris.“

Mnogi ljudi nisu bili sposobni razviti
ikakvo temeljno samopouzdanje. A
bududi da ne znaju Sto je to, Zive u
stanju osnovne nesigurnosti. Ne Zele
niSta znati o Bogu; osjecaju strah, ¢ak
i teror, kada se spominje krscanstvo.
Jer je za njih Bog rigorozni sudac,
koji osuduje i kaznjava ljude, ¢ak i
samovoljno. Nisu otkrili da je Bog
Ljubav, Ljubav koja se sama daje i da
viSe brine za nasu srecu nego Sto to
mi sami ¢inimo.

Zato je toliko vazno vjerovati u
potencijal drugih ljudi i potaknuti ih
da to shvate. Zaista je predivno
vidjeti kako se ljudi mogu
promijeniti, ako im se da
samopouzdanje; kako se mijenjaju
ako im se pristupa u skladu s
veliCinom kojom im mjerimo. Postoje
brojni muskarci i Zene koji su naucili
ohrabrivati druge da budu boljii to



samo diskretnim, tihim postovanjem.
Daju im sigurnost da u njima ima
mnogo toga Sto je lijepo i dobro i,
strpljivo i konstantno, stimuliraju ih i
pomazu im na tome graditi.

Kada ]Jjudi shvate da ih se volj,
dobivaju pouzdanje u sebe i u osobe
koje ih vole; poCinju im se otvarati.
PrenoSenje vjere pocinje, na svakoj
razini, neverbalnim jezikom. To je
jezik lJjubavi, razumijevanja i
istinskog prijateljstva.

Razgovarati o vjeri

Kada nekoga jako dobro poznajem,
takoder poznajem i njihova iskustva,
njihove rane iideale. I, ako je to
Zznanje uzajamno, znaju $to sam
prozivjela, Sto me muci, i Sto mi daje
nadu. Prijateljstvo nikada nije
jednosmjerna ulica. U ozracju
uzajamnog povjerenja lakse je
govoriti o svemu, ukljucujudi i vjeru.

Zajednicka potraga



Postoje ljudi s jakim krs¢anskim
identitetom, a ipak, usprkos tome,
nikada ne uspijevaju nikoga uvjeriti.
Danas ljudi opcenito ne prihvacaju
onoga koji je previSe uvjeren u svoja
uvjerenja. Postoji reakcija ,,pustih
pri¢a“1i,prepreka vrhovne istine,”
jer nam je prilicno jasno da nitko ne
moZe sve znati. Sada govorimo o
pastoralnom radu koji pocinje od
samoga pocetka, ne s vrha: ne o
ucenju koje se predaje kako bi se
uputilo neznalicu. Ta metoda viSe ne
djeluje — a moZzda nikada i nije.

Prisjecam se pricCe o papi Ivanu Pavlu
I1. Bilo je to tijekom Drugog
vatikanskog koncila. Na jednom od
zasjedanja koncila mladi je biskup
Wojtyla zatrazio da govori i oStro je
kritizirao nacrt jednog od vrhovnih
dokumenata kojeg su predlozili.
Rekao je da ga treba odbiti. Razlog je,
rekao je, taj ,,U predstavljenom
tekstu, Crkva poducava svijet. Sama
se postavlja, kao da iznad svijeta,



sigurna da posjeduje istinu, i od
svijeta zahtijeva posluSnost.“ Ali
ovakav stav bi mogao izrazavati jaku
umisljenost. ,,Crkva ne bi trebala
poducavati svijet s pozicije
autoriteta, ve¢, zajedno sa svijetom,
trebala bi pokuSavati pronadi istinu 1
prava rjeSenja teSkih problema
ljudskoga zivota.“[20] Nacin na koji
objasnjavamo vjeru nikada ne bi
trebao postati prepreka za druge.

Uc¢iti od svakoga

Ono Sto danas privlaci ljude nije
sigurnost vec¢ iskrenost: trebam
ljudima iznijeti svoje razloge
vjerovanja, te takoder razgovarati o
svojim sumnjama i pitanjima.[21]
Ukratko, trebam stajati rame uz rame
s tom drugom osobom kako bi
zajedno trazili istinu. Mogu im
mnogo dati, ako vjerujem; ali i oni
me takoder mogu mnogo nauciti.

Sveti je Toma rekao da svatko,
kolikogod da su im ideje Kkrive, na



neki nacin ima istinu, jer ono Sto je
dobro moZe postojati bez ikakve
povezanosti sa zlom, ali zlo ne moZe
postojati bez nekih elemenata dobra.
[22] Prema tome, ne samo da
trebamo prenositi istinu koju smo, uz
BoZju milost, naucili, ve¢ smo
takoder pozvani neprestano
produbljivati svoje znanje o njoj i
traziti je gdje god se moZe pronaci -
Sto znaci svugdje. Vrlo obogacuje,
primjerice, razgovarati sa Zidovima i
muslimanima, jer se uvijek otvaraju
novi horizonti. Istina, bez obzira tko
je govori, moZe jedino dolaziti od
Boga.[23]

Kao Sto mi kr§¢ani nemamo punu
svijest o svim bogatstvima nase vjere,
moZemo (i trebamo) napredovati uz
pomoc drugih. Istinu nikada
nemamo u njezinoj punini. Zapravo,
istina nije nesto, ve¢ netko: to je
Krist. Ne posjedujemo doktrinu, veé
Osobu kojoj dopuStamo da posjeduje
nas. To je proces ,,osvajanja“.



Razgovarati ozbiljno o ljudskim
potrebama i Zeljama

Mozemo se nekada zateci kako se
zapitkujemo zasto je odredena
ideologija tako privlacna tolikim
lJjudima. Obic¢no je to zato Sto
pokazuju najdublje Zelje i potrebe
svojih suvremenika (a to su naSe
Zelje 1 potrebe). Teorije reinkarnacije,
primjerice, manifestiraju nadu u
bududi zZivot; transcendentalna
meditacija uci ljude pobjeci od svih
vanjskih i nutarnjih buka; a
skinhedsi i pankeri iz 1980.-ih, goti iz
1990.-ih (i 2000.-ih) te reperi
danasnjice, nude osjecaj pripadnosti
skupini Sto mnogi mladi ne
pronalaze u svojim obiteljima.

Medutim, odgovori koje nasa vjera
nudi puno su dublji i ohrabrujudi.
Vjera nam govori da su svi ljudi, a
osobito krSéani, braca i sestre,
pozvani na svom zZivotnom putu
raditi zajedno. Nikada nismo sami.



Kada s Bogom razgovaramo u
molitvi, a to moZemo u bilo kojem
trenutku u danu, ne odvajamo se od
drugih ljudi, vec se ujedinjujemo s
osobom koja nas voli naviSe na
svijetu i koja nam je pripremila Zivot
vjeCne srece.

Ako uspijemo prenijeti otajstvo Boga
sa stajaliSta ljubavi, $to i jest njezin
Kkljud, bit ¢e lakSe pobuditi interes
naSih sugovornika. Na tome se vec
radilo.[24] Bog krScanstva je Bog
ljubavi, jer on je Jedan; a u isto vrije
Trojstven. Bududi da ljubav znaci
odnositi se prema nekome — davati i
primati - ,sam“ Bog (samo jedna
osoba) ne moze biti ljubav. Koga bi
on mogao voljeti, cijelu vjeCnost?
Jedan Bog, koji voli i poznaje sam
sebe, bio bi zapravo vrlo
uznemirujuca zamisao.

Bog koji je trojstven i jedinstven je
zapravo Bog Ljubav. U njemu
pronalazimo Zivot uzajamnog



darivanja i predanja. Otac svu svoju
ljubav daje Sinu; zove ga se ,,velika
ljubav.” Sin prima ovu ljubav i
uzvraca je Ocu; on nikada ne govori
,ne“Ljubavi. Duh Sveti je sama
Ljubav koja se odvija izmedu Oca 1
Sina, ili “Con-dilectus” odnosno,
“Ljubljeni”, kako to kaze Hugh of
Saint Victor: govori nam da je BoZja
Ljubav otvorena, u njoj ima mjesta
za drugoga, u njoj ima mjesta za sve
nas.[25]

,Bitl u ovome svijetu znaci biti voljen
od Boga*“, kaZe Gabriel Marcel.
Upravo se zato vjernici mogu osjecati
zastic¢eno, sigurno. Mogu osjetiti
ispunjenje svojih najdubljih zZelja.

Koncentrirati se na ono bitno

Kada govorimo o vjeri, vazno je
govoriti o onom S$to je najvaznije: o
velikoj ljubavi kojom nas Bog ljubi, o
zadivljuju¢em Kristovom Zivotu,
cudesnim djelovanjima Duha
Svetoga u naSim umovima i srcima.



Trebamo izbjegavati Ciniti isto kao
oni koji nastoje ukrasti krS¢anstvu
njegovu moc: vjeru svode na moral, a
moral na Sestu zapovijed. U svakom
slucaju, vazno je vrlo jasno reci da je
Crkva sva u ljubavi. i ba$ zbog
Cuvanja ljubavi ona kazZe ,ne“ svim
deformacijama seksualnosti.

Benedikt XVI odlucio je slijediti tu
istu liniju. Nakon ,Petog svjetskog
susreta obitelji“ u Valenciji, dao je
intervju za Vatikanski radio. Pitali su
ga: ,,Sveti OcCe, u Valenciji nikada
niste spomenuli rijeci
,homoseksualni brak®, niste govorili
0 pobacaju ili o kontracepciji. PaZljivi
sluSatelji smatraju to vrlo
zanimljivim. Jasno je da je vasa
zamisao hodati svijetom
propovijedajuci vjeru radije nego biti
»apostol morala“.“ A Papa je
odgovorio: ,,0cCito je tako. (...) Kada
imas tako malo vremena ne moze$
odmah poceti s ,ne“. Prvo trebamo
znati ono Sto zapravo Zelimo, je li



tako? KrScanstvo, katolicizam, nije
zbirka zabrana: to je pozitivna
opcija. Vrlo je vazno da sve ponovo
sagledamo jer je ova ideja gotovo u
potpunosti nestala. Toliko smo toga
Culi o onome Sto ne smijemo da je
dosSao trenutak za reci: imamo
pozitivnu ideju za ponuditi (...) Prvo,
vazno je naglasiti Sto Zelimo.“[26]

Jasan i jednostavan jezik

Kada sam studirala u Kolnu, jednom
sam prilikom trebala pripremiti
dugu i teSku prezentaciju za seminar.
Prije nego sam je predala lektoru,
pokazala sam je starijem kolegi
studentu koji ju je sa zanimanjem
procitao i dao mi prijateljski savjet
kojeg nikada nisam zaboravila:
,Dobro je,“ rekao je, ,,ali ako Zelis
dobiti dobru ocjenu, treba$ reci istu
stvar ali na puno kompliciraniji
nacin.”

Takvi smo. Ponekad mislimo da ako
je nesto komplicirano, to mora da je



pametno, a zaboravljamo da je Bog -
vrhovna istina — u isto vrijeme
strasno jednostavan. Jezik vjere
jednostavno govori o neopisivim
stvarnostima. ,Radije Cu izreci pet
rije¢i sam, kako bi uputio druge,
nego tisucu rijeci u€enim jezikom,*
kaZe sveti Pavao.[27]

Mozemo Kkoristiti slike kako bi
Presveto Trojstvo ucinili lakSe
shvatljivim. (ViSe istine pronalazimo
u jednostavnim slikama nego u
velikim konceptima). Jedna od
najcesce koriStenih slika jest sunce,
sa svojim svjetlom i toplinom; ili
izvor, rijeka i more, usporedba koju
su jako voljeli stari Grei.[28] (Crkveni
Oci jako Cesto koriste slike, teologija
im je uvijek moderna). Takoder
moZemo pricati price, koristiti citate
iz literature ili Cak primjere iz
filmova. Tijekom Drugog vatikanskog
koncila, stru¢njake se zamolilo da
govore prihvatljivim jezikom: ,Neka
se napusti svaki suhi govor, svaka



rjeCita analiza koncepata. Koristimo
umjesto toga Ziv, konkretni jezik,
poput onoga u bibliji i onoga
crkvenih otaca. Napustimo svaki
sekundarni argument, i sva pitanja iz
Ciste znatiZelje... Obratiti se nekome
nejasnim, jedva razumljivim
terminima... uvredljivo je i manjak
postovanja, i prema istini i prema toj
drugoj osobi, koja ima pravo
shvatiti.”[29]

Kada ljudi ne mogu shvatiti Sto netko
govori, ne mogu izraziti svoje
sumnje, i ne mogu sve sami slobodno
istraziti. Trebaju se osloniti na drugu
osobu, i ona njima lako moze
manipulirati.

Egzistencijalni jezik

Isto tako, druga osoba ima pravo
znati cijelu istinu. Ako zadrZimo dio
istine, stvaramo ozracje zbunjenosti,
i ne pomazemo toj drugoj osobi.
Daniélou jasno kaze: ,,Osnovni uvjet
iskrenog razgovora s nekim tko nije



krséanin jest reci: moram ti reci da
ceS jednog dana susresti
Trojstvo.“[30]

Svoju vjeru trebamo objasniti Sto
jasnije i potpunije moZemo.[31] Na
taj nacin takoder povec¢avamo
iskrenost svakog ljudskog kontakta:
Zelimo da znaju tko smo, nas
identitet — i u ovom slucaju, ¢injenicu
da smo Kkrs¢ani. Druga osoba Zeli
znati tko sam ja. Ako ne govorimo
oprezno o svim aspektima nase vjere,
drugi nas ljudi nece mo¢i shvatiti
onakvima kakvi zaista jesmo, i nasa
Ce veza postajati sve povrsnija,
razocCaravajuca i, prije ili kasnije, ce
propasti. Ali ne Zelimo drugima
govoriti samo o svom Zivotnom
projektu. Zelimo potaknuti druge da
dopuste da ih osvoji i voli Kristova
svjetlost.

Ovdje vidimo osnovnu i dinamic¢nu
prirodu jezika vjere, koja dugima
dopusta da malo po malo ulaze u



krséanski zivot koji je dijalog i
bliskost, potpuni odgovor na ljubav i
u isto vrijeme, velika avantura,
s,avantura vjere“.

Zavrsna primjedba

Vjerovati u Boga znaci hodati s
Isusom Kristom, u svim bitkama u
kojima ¢emo se naci, prema kuci
OcCevo0j.[32] Ali ovdje nam trud ne
pomaze puno, a propovijedi joS i
manje. Nas je jezik vrlo ogranicen.
Vjera je BoZji dar, a i njezin razvoj
takoder. MoZemo potaknuti druge da
mole za nju, ponizno, kao Sto to i mi
¢inimo. Cilj razgovaranja o Bogu jest
potaknuti druge da govore s Bogom.
Cak je i Nietzsche, koji se mnoga
desetljeca borio protiv krs¢anstva,
pri kraju svojega zivota napisao
impresivnu pjesmu ,Nepoznatom
Bogu“, koja se moze gledati kao
istinska molitva:

“Vrati se, sa svim svojim mukama!



O, vrati se

Zadnjem od svih usamljenih!
Sve rijeke mojih suza

Vode prema tebi

I posljednji plamen moga srca —
Gori prema tebi!

O, vrati se,

Moj nepoznati BoZe! Moja boli! Moja
posljednja... sreco!”[33]

Jutta Burggraf (1952.-2010.),
profesorica na Teologiji SveuciliSta
Navarre

Biljeske

[1] F. Nietzsche, Die frohliche
Wissenschaft, Liepzig, 1897.

[2] Usp. Statistika objavljena na
Zenitu, 23.travanj, 2007.



[3] Usp. M. Guerra, Historia de las
religiones, Pamplona 1980, vol. 3.

[4] Usp. Drugi vatikanski koncil,
Gaudium et Spes, 4.

[5] R. Guardini, Letters from Lake
Como: Explorations in Technology
and the Human Race, Grand Rapids
MI, 1959.

[6] D. Bonhoeffer,Predigten,
Auslegungen, Meditationen I,
Munchen, 1984, str. 196-202.

[7] Congar kaZe da ako Crkva Zeli
rijesSiti probleme danasnjeg svijeta,
treba otvoriti novo poglavlje teoloske
i pastoralne spoznaje. Umjesto
zapocCinjanja od trenutka otkrivenja i
same tradicije, Sto je upravo ono Sto
je klasi¢na teologija Cinila, trebamo
zapoceti od Cinjenica i problema
svijeta 1 povijesti. To je manje
ugodno, ali ne smijemo nastaviti
samo ponavljati stare tekstove koji
govore o0 idejama i problemima



trinaestog i Cetrnaestog stoljeca.
Trebamo poceti od danasnjih ideja i
problema, s najnovijim podacima
koji Ce se, nedvojbeno, trebati
razjasniti uvijek relevantnim
rijeCima iz Evandelja, ali bez
primjenjivanja argumenata i metoda
izvuCenih iz tih mirnih vremena
kada je tradicija ostala netaknuta:
usp. Y. Congar, Situation et taches
présentes de la théologie, Pariz 1970.

[8] Koncil je promijenio uobicajenu
metodu teoloSke rasprave i poceo
gledati na danasnji svijet, s njegovim
nesavrsenostima, strahovima i
nadama; i otvorio se znakovima
vremena. ,Narod Bozji vjeruje da ga
vodi Duh Sveti, onaj koji ispunja svu
zemlju. Potaknuti ovom vjerom,
radimo na deSifriranju autenti¢nih
znakova BozZje prisutnosti i svrhe
svih dogadaja, potreba i Zelja u
kojima ovaj narod sudjeluje zajedno
s drugim ljudima naSeg doba. Vjera
na sve baca novo svjetlo, pokazuje



BoZju Zelju za konacnim ljudskim
pozivom, i upravlja um prema
rjeSenjima koja su potpuno

ljudska® (Gaudium et Spes, 11 1 44;
usp. 4-10. Usp. papa Ivan XXIII,
Humanae Salutis (25. prosinca 1961.),
sazivajuci Drugi vatikanski koncil.)
Takoder Pacem in Terris (1l.travnja
1963.), 39.

[9] Usp. Drugi vatikanski koncil,
dekret Unitatis Redintegratio, 6.

[10] J. L. Martin Descalzo, Razones
para la alegria, 8th ed., Madrid 1988,
str. 42.

[11] Usp. E. Schockenhoff, Zur Liige
verdammt, Freiburg 2000, str. 73.

[12] Sveti Augustine, Confessions, 1, 8.
U sito je vrijeme izraZzavanje osjecaja
modulirano kulturom. Biti sposoban

shvatiti znacenje neke geste, pogleda

ili osmijeha, upucuje da je netko Clan
odredene kulture.



[13] J. Daniélou, Essai sur le mystere
de Uhistoire, Paris, 1953.

[14] S. Weil, Gravity and Grace, New
York 1952, p. 117.

[15] Gertrud von Le Fort, “Unser Weg
durch die Nacht”, u Die Krone der
Frau, Zurich 1950, pp. 90ff.

[16] Usp. Ivan Pavao II, Familiaris
Consortio, 14 1 36.

[17] Izaija 43:1-4; 49:15-16.

[18] Ovo nam daje kljuc€ za razumjeti,
barem djelomicno, fenomen
radikalne feministiCke teologije.
Zasto postoje toliki ljudi koji viSe ne
Zele govoriti o ,,Bogu Ocu“? Samo
neki od njih ne mogu Boga nazvati
,O0cem*, jer su imali loSe odnose sa
svojim ocem.

[19] J. Bradshaw, Homecoming:
Reclaiming and Championing Your
Inner Child, New York, 1990, p. 39.



[20] M. Malinski i A. Bujak, Juan
Pablo II: historia de un hombre,
Barcelona 1982, p. 106. U odredenim
situacijama, medutim, Crkva treba
uciti s autoritetom ali ne na
sautoritativan na¢in“; drugim
rije¢ima, s autoritetom i ponizno.

[21] Jedna svrha ,narativne teologije“
jest otkriti djelovanje Duha Svetoga u
svijetu po konkretnim ¢injenicama i
dogadajima. Pojedini autori opisuju
svoj Zivot (Usp. J. Sudbrack, Gottes
Geist ist konkret. Spiritualitat im
christlichen Kontext, Wirzburg 1999,
pp-3-31), drugi uzimaju primjere iz
literature ili povijesti kako bi
ilustrirali kako Bog djeluje u svemu
Sto se dogada (Usp. V. Codina, Creo en
el Espiritu Santo. Pneumatologia
narrativa, Santander, 1994, pp. 11-27
1179-185). Narativna teologija
ponekad postaje hagiografija.
Cinjenica da su se neki veliki sveci
obratili nakon $to su procitali Zivote
drugih svetaca znacajna je.



Primjerice, sveta Edith Stein otkrila
je vjeru Citajuci autobiografiju svete
Terezije iz Avile. Hans Urs von
Balthasar i René Laurentin, izmedu
ostalih, poceli su teologiju uzimajuci
svece koji imaju vrlo posebnu
poruku za svoje i buduce generacije
(Usp. H. U. Von Balthasar, Thérese de
Lisieux. Geschichte einer Sendung,
Cologne, 1950. R. Laurentin, Vie de
Bernadette, Paris 1978, 1 Vie de
Catherine Labouré, Paris 1980).

[22] “Bonum potest inveniri sine
malo; sed malum non potest inveniri
sine bono”. Sveti Toma Akvinski,
Summa Theologiae, I-11ae, q. 109, a.1,
ad 1.

[23] “Omne verum, a quocumque
dicatur, a Spiritu Sancto est”, ibid.
Usp. Sveti Toma Akvinski, De
Veritate, q. 1, a. 8.

[24] Usp. Benedikt XVI, Deus Caritas
Est (25.prosinac 2005).



[25] Usp. sveti Augustin, De Trinitate,
8,10, 14: PL 42, 960.

[26] Usp. Benedikt XVI, Intervju za
vatikanski radio i za njemacku
televiziju prije apostolskog puta u
Njemacku, Castelgandolfo,
5.kolovoza 2006.

[27] 1 Kor 14:19.

[28] Ovo su, ocito, vrlo nesavrSene
slike koje zahtijevaju daljnja
objasnjenja.

[29] G. Philips, "Deux tendances dans
la théologie contemporaine”, u
Nouvelle Revue Théologique (1963/3),
p. 236.

[30] J. Daniélou, Mysteres paiens,
mystére chrétien, Paris 1966

[31] Doci Ce vrijeme kada Ce se
upotrijebiti neki ,,tehnicki“ termini;
termini poput osobe, veze ili prirode,
koji se koriste u formulacijama



velikih dogmi. Teologija, poput svake
znanosti, ima vrlo preciznu
terminologiju koja se ne moze
izostaviti. Mnoge rijeci koje se
pojavljuju u dogmatskim formulama
dolaze iz polja filozofije; nakon duge
povijesti sukoba izmedu vjere i
filozofije, postali su posebna nacin
izraZavanja onoga Sto vjera o sebi
moZe reci. Te rijeci, prema tome, ne
tvore samo dio jezika platonizma ili
aristotelizma ili bilo koje druge
filozofije, ve¢ pripadaju pravom
jeziku vjere. Istina je da otkrivenje
nadilazi sve kulture. ali u prenoSenju
dobre vijesti iz Evandelja, prenose se
takoder 1 neki znakovi kulture.

[32] usp. Fil 3:20.

[33] Usp. F. Nietzsche, u F. Wiirzbach
(ur.), Das Vermdchtnis Friedrich
Nietzsches, Salzburg-Leipzig 1940.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/je-li-bog-nepoznata-rijec/
(23.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/je-li-bog-nepoznata-rijec/
https://opusdei.org/hr-hr/article/je-li-bog-nepoznata-rijec/

	Je li „Bog“ nepoznata riječ?

