
opusdei.org

Iz obilja srca: Istina i
milosrđe u
donošenju suda o
drugima

Porok ogovaranja česta je tema
u propovijedanju pape Franje.
Ovaj članak sadrži neka
razmatranja o ogovaranju i
osuđivanju drugih iz duhovne i
ljudske perspektive.

20.05.2022.

U šetnji selom, često se ugledaju
svijetle bobice među zelenim
grmljem. Ako se radi o malom



djetetu, krajnji rezultat često su suze
uzrokovane posjekotinama od grma
gloga, punog oštrih skrivenih trnova.
Glog je vrsta biljke koja se nalazi u
cijelom svijetu i koja brzo raste sve
dok ne postane invazivan korov. Isus
se koristi njime kada govori o odnosu
našeg srca i naših riječi: Svako se
stablo po svom plodu poznaje. S trnja
se ne beru smokve niti se s gloga
grožđe trga. Dobar čovjek iz dobra
blaga srca svojega iznosi dobro, a zao
iz zla iznosi zlo. Ta iz obilja srca usta
mu govore (Lk 6, 44-45).

Vanjski zvuk unutarnje glazbe

Stvari koje mislimo i osjećamo - a
zatim govorimo - pripadaju tako
dubokoj sferi naše intimnosti da se
mogu činiti kao teritoriji nad kojima
imamo malo kontrole.
Nerazumijevanje spontanosti ili
jednostavno nedostatak samosvijesti
može potaknuti ovaj dojam.
Međutim, ne samo da možemo



zapravo obrađivati ovaj unutarnji
vrt, već nismo ni sami u tome. Isus
želi ući u ovaj prostor da ga posveti,
da ga sjedini sa svojim srcem; želi da
se naša srca, naše misli, riječi i djela
skladno izražavaju.

Krist nas podsjeća, primjerice, da ne
možemo istinski voljeti druge, a
istovremeno o njima govoriti loše ili
da ne možemo željeti poboljšati svijet
i, u isto vrijeme, oštetiti te procese
rasta riječima podjele. Naš Gospodin
ide još dalje. On nam jasno govori da
ne možemo voljeti Boga svim svojim
srcem ili autentično moliti ako
ustrajemo u tome da se ljutimo na
ljude oko nas: Ako dakle prinosiš dar
na žrtvenik pa se ondje sjetiš da tvoj
brat ima nešto protiv tebe, ostavi dar
ondje pred žrtvenikom, idi i najprije se
izmiri s bratom, a onda dođi i prinesi
dar (Mt 5, 23-24). Isus nas želi staviti
na oprez od bilo kakvog mogućeg
unutarnjeg loma; želi zatvoriti svaku
pukotinu kroz koju bi se mogla uvući



hladnoća lažnog milosrđa. On zna da
smo mi sami prvi na udaru i ne želi
ništa drugo nego da nas izliječi
svojim mirom.

Poslanice prvih kršćana vrlo jasno
odjekuju ova učenja: Ne smije se,
braćo moja, tako događati! Zar vrelo
na isti otvor šiklja slatko i gorko?
Može li, braćo moja, smokva roditi
maslinama ili trs smokvama? Ni slan
izvor ne može dati slatke vode (Jak 3,
10-12). Jakov nas uvijek iznova
podsjeća da nas vjera u Isusa
preobražava, da se nužno očituje u
našim djelima; u ovom slučaju, u
našim riječima. I koristi jednostavne
primjere kako bi nam pomogao
razumjeti njegovu poruku. Kao što
možemo upravljati cijelim tijelom
konja stavljajući mu uzde u usta ili
upravljati cijelim brodom malim
kormilom, tako je važno paziti na
sadržaj naših razgovora (usp. Jak 3,
3-4). Naš jezik, inzistira Jakov na
svojim primjerima, može biti poput



male vatre koja na kraju zapali šumu
ili kao smrtonosan otrov koji ubija
(usp. Jak 3, 5-8). Zato je važno da se
često preispitujemo o načinu na koji
govorimo o ljudima i događajima oko
sebe te o motivima koji nas na to
navode. Na taj način možemo pratiti
tragove koji nas vode do onoga što je
uistinu u našim srcima.

Tijekom homilije u župi na periferiji
Rima, papa Franjo je potaknuo
vjernike da idu putem koji od naših
riječi vodi do naših srdaca. Na taj
način možemo iskreno otkriti jesmo
li ispunjeni ljubavlju ili, naprotiv,
ravnodušnošću ili mržnjom. Sveti
Otac nas je ohrabrio „da budem
iskreni prema sebi. To nije lako! Jer,
kada vidimo da u nama nešto nije u
redu, ne pokušavamo li to uvijek
prikriti? Pa da ne izađe, zar ne?
Moramo tražiti od Gospodina dvije
milosti. Prva milost: da znamo što
nam je u srcu, da se ne zavaravamo,
da ne živimo u prijevari. Druga



milost: činiti ono što je dobro u
našim srcima, a ne činiti zlo koje je u
našim srcima. Zapamtite da riječi
izrečene protiv druge osobe, pa čak i
zla volja, ubijaju. Često se čini kao da
je grijeh ogovaranja i klevete
izbrisan iz Deset zapovijedi, a ipak
govoriti zlo od drugoj osobi je još
uvijek grijeh.”[1] Ne možemo, dakle,
banalizirati klevetanje; ne možemo
jednostavno pretpostaviti da je sve
što dolazi iz naših usta dobro: „Jezik
se također mora preobraziti,
pročistiti. Jezik daje glas glazbi koja
odjekuje u srcu."[2]

„Kada ne mogu hvaliti, šutit ću”

Sveti Josemaría je imao 29 godina
kada je definitivno napustio dužnost
kapelana Zaklade za bolesnike u
Madridu, kako bi imao više vremena
na raspolaganju za razvoj Opusa Dei.
Među njegovim osobnim bilješkama
tih mjeseci nalazi se nekoliko njih
vezanih za aspekt nutarnje zrelosti



koju je pokušavao ojačati u svojim
odnosima s drugima u ovom
odlučujućem vremenu: „Biti ću vrlo
oprezan u svemu što uključuje
formiranje sudova o ljudima, ne
dopuštajući loše mišljenje o nikome,
makar njihove riječi ili djela daju
razumne osnove za donošenje takvog
suda.”[3] „Praktične odluke: (1) Prije
početka razgovora ili posjeta bilo
kome, podići ću svoje srce prema
Bogu. (2) Neću biti tvrdoglav, čak i
ako za to imam mnogo razloga. Reći
ću samo svoje mišljenje ako je to na
slavu Božju, ali bez inzistiranja. (3)
Neću davati negativne kritike: kada
ne mogu hvaliti, šutit ću."[4]

Ove dvije bilješke su porijeklo točaka
442 i 443 u njegovoj knjizi Put. Slijedi
ih još petnaestak razmatranja o
različitim oblicima kritike prema
drugima. Ovi tekstovi otkrivaju
uvjerenje da ključ donošenja dobrog
ploda leži u pročišćenju izvora naših
djela u našem srcu - podizanju srca i



istinskom traženju Božje slave tako
što ćemo paziti na svoje misli i
donijeti praktičnu odluku da nikada
ni o kome ne govorimo loše.

Osma zapovijed ne odnosi se samo
na izbjegavanje velikih obmana;
također ima za cilj oblikovati u nama
nutarnji svijet koji traži samo ono što
je istinito, osobnu želju da naše
prosudbe nikada ne budu onečišćene
sjenom laži ili dvoličnosti. Katekizam
Katoličke Crkve uči da „poštivanje
dobra glasa osoba zabranjuje svaki
stav i svaku riječ koji im mogu
prouzročiti nepravednu štetu."[5] I
dalje definira: neosnovan sud (kad se
prihvaća kao istinit, bez dostatnog
temelja, neki moralni manjak svoga
bližnjega), ogovaranje (otkrivanje
tuđih manjkavosti i pogrešaka
osobama koje za to ne znaju, bez
valjanog razloga) i klevetu (davanje
prigode za krive sudove o drugima).
Crkva nas majčinskim srcem čuva od



ovih kamena spoticanja koji mogu
samo naštetiti nama i drugima.

Postoji i drugi način nanošenja štete
istini svojim riječima: kroz
nedostatak diskrecije koju zahtijeva
naš rad ili naše odgovornosti.
Katekizam još jednom jasno ukazuje
na to da „pravo na priopćavanje
istine nije bezuvjetno.”[6] U svakom
slučaju, trebamo razmotriti „je li ili
nije prikladno otkriti istinu onomu
tko za nju pita” i shvatiti da postoje
razlozi „da se prešuti što ne smije biti
poznato,” pogotovo kada zapravo
„nitko nije dužan otkriti istinu
onomu tko nema prava da je
upozna.”[7] Može se dogoditi da zbog
našeg položaja u društvenoj ili
profesionalnoj skupini imamo
informacije koje drugi ljudi nemaju.
To su situacije u kojima je potrebno
pročišćavanje kako bi se odredilo što
se može i treba priopćiti. Informacija
daje određenu moć, a iskušenje da ju
se neodgovorno upotrijebi, pretvori



u glasine, klevetu ili taštinu, uvijek
vreba u blizini. To je, nažalost,
smrtonosni otrov za vlastitu
ispravnost nakane.

Indiskrecija u upravljanju
informacijama često šteti onima koji
ih primaju jer često nemaju potrebne
elemente da ih probave ili razumiju.
Nije pošteno nametati terete onima
koji nisu pozvani da ih nose. Kada je
sveti Josemaría govorio o „šutnji
dužnosti” koju je don Alvaro držao s
obzirom na svoj rad pri Svetoj Stolici,
uvijek je hvalio nadnaravni duh koji
je don Alvara potaknuo da čuva
informacije s velikom profinjenošću.
[8] Diskrecija u crkvenim poslovima i
pitanjima tuđih života je uvjet za
plodnost: Smrt i život u vlasti su
jeziku, a tko ga miluje, jede od ploda
njegova (Izr 18, 21).

Kako protumačiti što se događa

Kako bismo izbjegli da se zapetljamo
u grmlju laži, Katekizam preporučuje



siguran način: „Misli, riječi i djela
svoga bližnjega tumači, koliko je
moguće, u povoljnom smislu.”[9] Kada
tumačimo događaje oko sebe, tj. kada
svaku izoliranu činjenicu spojimo u
priču koja ih povezuje, to nikada ne
činimo na neutralan način. Uvijek
biramo točku gledišta, mjesto odakle
ćemo ih gledati i ocjenjivati, makar i
nesvjesno, jer imamo nutarnji svijet
koji naginje naše prosudbe na jednu
ili drugu stranu. To se događa, na
primjer, kada kažemo da smo
„pozitivno predisponirani" ili
„negativno predisponirani" prema
nečemu ili nekome.

Sveti Josemaría uvijek je pokušavao
gledati na ljude kao što bi na njih
gledala njihova vlastita majka. To
može ukloniti napast da svojim
riječima i sudovima učinimo štetu,
budući da pruža pozitivno stajalište s
kojeg se tumače postupci drugih.
Tako, čak i ako su prividne činjenice
iste, tumačenje se mijenja; i ima



tendenciju da bude u skladu s
načinom na koji Bog gleda na
događaje i ljude. Može biti korisno
zapamtiti da Bog i đavao uvijek
gledaju na iste činjenice, ali imaju
vrlo različita tumačenja.
„Paradoksalno, čak nam i Zli može
reći istinu, ali to čini samo kako bi
nas osudio. Međutim, znamo da nas
Istina koja dolazi od Boga ne osuđuje,
već nas prihvaća, grli, podržava,
oprašta.”[10] Sjedinjujući se, kroz
molitvu, s ovim božanskim načinom
gledanja, pomaže nam da budemo
ljubazniji i strpljiviji s onima oko nas.

No ako ne uspijemo neprestano
pročišćavati svoja srca, ako ne
otkrijemo trnje koje pokušava naći
put do našeg jezika, događaji oko nas
navest će nas na neosnovane sudove,
upadanje u ogovaranje i klevetu. I bit
će nam teško otkriti Boga koji uvijek
djeluje na tajanstven način. Suočeni s
onim što se događa oko nas, uvijek
možemo birati između osuđujućeg i



kontemplativnog načina gledanja.
Fray Luis de Granada, objašnjavajući
osmu zapovijed, rekao je da
osuđujući pogled nastoji raniti istinu
u našem bližnjemu: „Bog je onaj koji
zna svu istinu i zna tko je posjeduje,
a tko ne. On je Jedini kojemu
trebamo doći reći istinu jer je on
njezin pravi sudac.”[11] Samo Bog zna
što se nalazi u dubini ljudskih
srdaca.

Bog je jedini sudac

Evanđelja nam pokazuju kako,
nastojeći staviti Isusa na kušnju, neki
autoriteti se žale da njegovi učenici
jedu subotom ili da Učitelj na taj sveti
dan liječi čovjekovu ruku. Zatim, iz
zavisti, pripisuju Beelzebulu
činjenicu da Krist liječi opsjednutoga.
Ali naš Gospodin, znajući njihove
misli (Lk 11, 17), nastojao je probuditi
njihova srca, doprijeti do dubine
njihove duše: Kako možete govoriti
dobro kad ste opaki. Ta iz obilja srca



usta govore! Dobar čovjek iz riznice
dobre vadi dobro, a zao čovjek iz
riznice zle vadi zlo. A kažem vam: za
svaku bezrazložnu riječ koju ljudi
reknu dat će račun (Mt 12, 34-36).
Usredotočujući se na važnost srca,
Isus nas podsjeća da će za nas koji se
želimo pridružiti njegovom poslanju
i koji želimo donijeti pozitivnu
preobrazbu u svijetu, najplodonosniji
pristup uvijek biti stalno mijenjanje
sebe iznutra; odlučiti se biti ljudi koji
svojim riječima pokreću srca drugih
prema dobru, umjesto da se žele
umiješati u sve, a na kraju u svojim
razgovorima povrijede bližnjega.

Jedan od uzroka ogovaranja (koji se,
kao što smo vidjeli, u početku javlja u
nutarnjem svijetu osobe) je iskušenje
da nastojimo biti suci svemu što se
događa oko nas.[12] Taj se stav često
povezuje sa sklonošću da se pokuša
igrati preveliku ulogu u Božjim
planovima, gotovo kao da Božja
sloboda ili sloboda drugih ne mogu



djelovati bez našeg odobrenja. U ovoj
vrsti nesređene kritičke prosudbe,
koja se lako izrodi u klevetu i
ogovaranje, papa Franjo je otkrio
„mračnu radost,”[13] nešto što se na
prvu „može činiti ugodnim,”[14]

možda zato što nas navodi da
zauzmemo poziciju prosuđivati sve
što u stvarnosti pripada samo Bogu.
Kako bismo se suprotstavili ovom
lažnom gledištu, trebamo poticati
jednostavno uvjerenje da nam je
Providnost povjerila malu parcelu
svog vinograda na kojoj ćemo, ako
uložimo svoje talente u rad, biti
plodni i sretni. Nije sav vinograd u
našoj nadležnosti niti imamo
dovoljno informacija da sve
vinogradare pozovemo na sud.
Težeći tome može biti znak da ne
posvećujemo sadašnji trenutak ili ne
činimo da naše vlastite sposobnosti
urode plodom. Ulažući vrijeme u
kritiziranje drugih, oduzimamo
vrijeme onima koji nas stvarno
trebaju; na kraju, to je energija koju



nam đavao otima. To je jednostavno
zamka koja nas sprječava da činimo
dobro koje Bog od nas očekuje.

Sveci su, unatoč tome što su se često
suočavali s događajima s kojima se
nisu slagali, čak i unutar Crkve, znali
prepoznati Božje vrijeme i način
djelovanja, a da ih ne narušavaju
svojim jezicima. Sveti Josemaría, u
bilješkama napisanim 1933., dok je
razmišljao o formiranju prvih ljudi
koji će pristupiti u Opus Dei, napisao
je: „Govorite li loše o drugima? Tada
gubite duh Djela i, ako ne naučite
provjeriti svoj jezik, svaka riječ će
vas odvesti korak bliže izlazu."[15] To
ne znači da ćemo se uvijek slagati sa
svima, već biti spremni ući u Božji
način djelovanja, kanalizirajući ta
neslaganja prema pravom vremenu i
mjestu, gdje mogu istinski uroditi
plodom.

Radovanje dobru drugih



Još jedan veliki generator klevete je
često zavist. Zapravo, sveti Toma
Akvinski mrmljanje (gunđanje i
prigovaranje na druge) smatra
„prvom kćeri" ove „tuge zbog tuđeg
dobra."[16] Prva napast koju knjiga
Postanka otkriva upravo je napast
zmije koja, iz zavisti prema ljudima i
mržnje prema Bogu, želi ih
razdvojiti. Đavao je prevario naše
praroditelje mrmljajući im o
Stvoritelju: Ne, nećete umrijeti! Nego,
zna Bog... (Post 3, 4-5) Još jednom
vidimo napast da želimo znati više
nego Bog, upasti u njegovo vrijeme i
prostor. Knjiga Mudrosti također
nam govori da je Bog stvorio čovjeka
za neraspadljivost i učinio ga na sliku
svoje besmrtnosti. A đavolovom je
zavišću došla smrt u svijet i nju će
iskusiti oni koji njemu pripadaju
(Mudr 2, 23-24). I evanđelje po Marku
govori nam da je Isus izdan zbog
zavisti (usp, Mk 15, 10). Tuga i
ljubomora zbog tuđih dobara mogu



dovesti do potkopavanja, pa čak i
narušavanja časti onih oko nas.

Jedna od vrata kroz koja se može
uvući zavist jesu da se neprestano
uspoređujemo s drugima. Ovakav
stav zanemaruje činjenicu da smo svi
različiti i da ćemo u životu teško svi
biti jednako tretirani. Sam Bog nije
dao svoje darove svima jednako; on
nas poznaje bolje od ikoga drugog i
svoje darove dijeli na različite
načine. Majka se prema djeci odnosi
prema njihovim potrebama i ne
raspoređuje sve istom mjerom.

Dobar način da spriječimo izazivanje
zavisti je naučiti radovati se dobru
drugih. To nam može lako doći, pa
čak i instinktivno s ljudima koje
najviše volimo, s našim intimnim
krugom prijatelja; ali nije tako lako
kad se taj krug počne širiti. Mala
osobna odricanja kako bi drugi mogli
napredovati dobra su škola za
prevladavanje iskušenja zavisti,



osobito u područjima gdje su prestiž i
slava u pitanju. Radujte se s
radosnima (Rim 12,15), savjetuje nas
sveti Pavao u svojoj poslanici
Rimljanima.

* * *

Osma zapovijed štiti naš unutarnji
vrt od divljeg rasta gloga i trnja, kako
bi naše srce urodilo plodom koji Bog
od nas očekuje. „Bog želi da budemo
umjereni u svojim prosudbama, da
ne donosimo sud na brzinu, da ne
pretpostavljamo najgore o drugima.
On želi da suosjećamo s naporima
naših bližnjih, da s naklonošću
gledamo na njih, da uvijek dobro
govorimo o njima i opravdamo
njihove pogreške kad god je to
moguće... Neka sve tvoje riječi budu
kreposne i ispravne, i ne dopusti da
itko misli da je netko zao zbog onoga
što si rekao."[17] Željeti živjeti u istini
navodi nas da gledamo nad izvorom
naših sudova, kako bismo uvijek



mogli izgovarati kršćanske riječi koje
podupiru druge, a ne da ih slome;
riječi koje ne zamračuju svijet, nego
ga osvjetljavaju.

[1]Papa Franjo, Homilija, 16. veljače
2014.

[2]Monsignor Fernando Ocáriz, In the
light of the Gospel, „Murmuring
trivialized”.

[3]Intimne bilješke, br. 389, 14.
studenog 1931., citirane u The Way,
Critical-historical edition, Pedro
Rodrígez, Rialp, Madrid, 2004., str.
607.

[4]Intimne bilješke, br. 399, 18.
studenog 1931., citirane u Isto.

[5]Katekizam Katoličke Crkve, br.
2477.

[6]Isto, br. 2488.

[7]Isto, br. 2489.



[8]Usp. Sveti Josemaría, Bilješke uzete
tijekom obiteljskog druženja, 19.
veljače 1975.

[9]Katekizam Katoličke Crkve, br.
2478.

[10]Papa Franjo, Apostolsko pismo 
Patris corde, br. 2.

[11]Fray Luis de Granada, 
Compendium of Christian Doctrine,
part II, c. IX.

[12]Sveti Toma Akvinski kaže kako je
pretpostavka da netko nešto
posjeduje što ne posjeduje dio
ponosa. Usp. Summa Theologica, II-II,
q. 162, a. 4.

[13]Papa Franjo, Homilija, 27. ožujka
2013.

[14]Papa Franjo, Homilija, 16. veljače
2014.

[15]Intimne bilješke, br. 953, 19.
ožujka 1933., citirano u The Way,



Critical-historical edition, ured. Pedro
Rodríguez, Scepter, str. 623. Ova
bilješka je podrijetlo točke 453 u 
Putu.

[16]Usp. Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologica, II-II, q. 36, a. 1, resp. I a.
4, obj. 3.

[17]Fray Luis de Granada, 
Compendium of Christian Doctrine,
part II, c. IX.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/iz-obilja-srca-istina-i-
milosrde-u-donosenju-suda-o-drugima/

(9.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/iz-obilja-srca-istina-i-milosrde-u-donosenju-suda-o-drugima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/iz-obilja-srca-istina-i-milosrde-u-donosenju-suda-o-drugima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/iz-obilja-srca-istina-i-milosrde-u-donosenju-suda-o-drugima/

	Iz obilja srca: Istina i milosrđe u donošenju suda o drugima

