
opusdei.org

Isusovo Božanstvo u
Evanđeljima

Članak o povijesnoj realnosti
Isusa iz Nazareta: ''U
propovijedima rane Crkve Isus
je bio nazivan Sinom Božjim i
jedinim Spasiteljem.''

3.01.2017.

Baš kao što neki ljudi nastoje
zanijekati povijesnost čuda, ponekad
se govori da naslov „sin Božji“ u
Evanđeljima samo označava
određenu posebnu bliskost Isusa s
Bogom. Oni koji iznose ovu tvrdnju
obično ističu da taj naslov ima razne



namjene u tekstovima iz tog doba.
Primjenjivao se za ljude izuzetne
svetosti, za Izraelce, za anđele, za
kraljevsku vlast ili za ljude s nekom
posebnom sposobnošću. No kada
uzmemo u obzir prispodobe iz
Evanđelja, ponovno postaju očite
razlike koje se mogu objasniti samo
ako se uvidi Kristova božanska
narav.

Tako Evanđelje po Marku svjedoči o
činjenici da Isusova osobnost
nadilazi onu običnog čovjeka.
Dakako, povremeno Isusa nazivaju
sinom Božjim oni koji možda tu frazu
upotrebljavaju u uobičajenom
značenju koji je tada imala, bez
uviđanja njenih dubljih implikacija.

Čujemo također Očev glas pri
Krštenju i Preobraženju koji svjedoči
da je Isus Sin Božji. U svjetlu te
objave možemo u mnogim drugim
odlomcima uvažiti stvarni i
jedinstveni značaj Kristovog



božanskog sinovstva. Na primjer,
Isus predstavlja sebe kao „sina
ljubljenoga“ u prispodobi o
vinogradarima ubojicama, a samim
time kao izrazito drugačiji lik od onih
ranije poslanih. On također pokazuje
jedinstveni osobni odnos sinovstva i
povjerenja prema Ocu kad ga zove
Abba [12], Tata ili „Papa“ (Markovo je
jedino Evanđelje koje sadrži taj
izraz). U tom kontekstu zanimljivo je
vidjeti kako je evanđelistova vjera u
Isusovo božanstvo istaknuta već u
prvom retku „Početak Evanđelja
Isusa Krista Sina Božjega“ [13], te u
satnikovoj ispovijedi pred kraj
Evanđelja: „Zaista, ovaj čovjek bijaše
Sin Božji!“ [14]

U Matejevom Evanđelju Isusovo se
božansko sinovstvo spominje češće
nego u Markovom. Taj naslov
proglašen je od strane opsjednutih,
od satnika, od prolaznika ispod Križa
na Kalvariji, od svećenika, te od
strane Petra i učenika, posebno



nakon čuda. Čak i jasnije nego kod
Sv. Marka uočavamo da ga nisu svi
koji ga zovu sinom Božjim doista
priznali kao takvog, ali ipak
evanđelist koristi tu činjenicu kao
protutežu onima koji priznaju
njegovo istinsko dostojanstvo.

Treći pak evanđelist naglašava
Isusov odnos s Ocem, uokviren u
okruženje molitve, intimnosti i
povjerenja, sebedarja i predanja, sve
do posljednjih riječi izrečenih na
Križu: „Oče, u ruke tvoje predajem
duh svoj!“ [15]

U isto vrijeme lako se primjećuje
kako su Isusovi život i poslanje
neprestano vođeni Duhom Svetim, i
to od samog Navještenja kad je
objavljeno njegovo božansko
sinovstvo. Istodobno s tim
značajkama koje ističe Sv. Luka,
pronalazimo i druga svjedočanstva
zajednička ostalim evanđelistima: zli
duhovi nazivaju Isusa „Sinom



Božjim“ u kušnjama u pustinji i
tijekom ozdravljenja opsjednutih
ljudi u Kafarnaumu i Gerazu.

Kod Sv. Ivana, Kristovo božansko
sinovstvo predstavljeno je u svojem
najdubljem nadnaravnom smislu. On
je Riječ, koja je u Božjem krilu i koja
se utjelovljuje. On je pretpostojeći,
postoji prije Abrahama. On je poslan
od Oca i sišao je s nebesa... Ove
osobine ističu stvarnost Isusova
božanstva. Tomina ispovijest njegova
božanstva može se promatrati kao
vrhunac ovog Evanđelja, koje je
zapisano „da vjerujete: Isus je Krist,
Sin Božji, i da vjerujući imate život u
imenu njegovu.“ [16]

Kod Sv. Ivana, možda više nego u
ikojem drugom Evanđelju,
potvrđivanje Isusova pravog
božanstva jasno čini ključni dio same
srži apostolskog propovijedanja.
Štoviše, ovo potvrđivanje utemeljeno
je na svjesnosti koju je i sam Krist



imao tijekom svog vremena na
zemlji.

U tom smislu, posebno je korisno
prisjetiti se (i to je nešto što svi
evanđelisti bilježe) kako Isus
razlikuje svoj odnos s Ocem od
odnosa s drugim ljudima: „Ima koji
me slavi – Otac moj, a vi velite da je
on vaš Bog;“ [17] „Uzlazim Ocu
svomu i Ocu vašemu, Bogu svomu i
Bogu vašemu.“ [18] Izraz „Oče naš“
pojavljuje se na Isusovim usnama
samo u jednoj prilici, kada učenike
uči moliti. Krist nikad nije svoje
posebno sinovstvo stavio na istu
razinu kao ono svojih učenika. To je
znak svjesnosti koju je on sam imao o
svojem božanstvu.

Propovijedanje rane kršćanske
zajednice koristilo je proglase,
kateheze, opomene i argumente u
prilog vjere, oblike koji su također
prisutni u evanđeoskom
pripovijedanju. No, ta činjenica



utjecala je više na književni stil nego
na stvarne događanje koje bilježi.

Korisno je shvatiti da su zahtjevi
propovijedanja značili odabir
određenih odlomaka ispred mnogih
drugih koji su mogli biti korišteni
[19], i da je to potaklo evanđeliste da
predstave Kristov život na način koji
je bio više teološki nego biografski,
više tematski nego kronološki. Ali
nema razloga za pomisao da ih je to
navelo da krivotvore sjećanja, stvore
ih ili izmisle.

Štoviše, uključivanje zbunjujućih
izraza i događaja još je jedan dokaz
vjerodostojnosti Evanđelja. Zašto bi
Krist bio kršten ako nije imao
grijeha? Čemu spominjati očito
Isusovo neznanje o ponovnom
Dolasku, ili da povremeno nije bio u
stanju činiti čuda, ili da je bio
umoran? Drugi znak vjerodostojnosti
jest semitski oblik riječi te upotreba
izraza koji su arhaični ili nisu



preuzeti u kasnijoj teologiji, kao što
je „Sin Čovječji“.

Evanđeosko pripovijedanje
ispunjeno je zgodama koje pokazuju
otvorenost i prirodnost. One su znak
njegove istinitosti i želje da se
prepriča Isusov život u okviru
Crkvene tradicije. Tko god sluša i
prima Riječ može postati učenik. [20]

U kršćanskoj poruci, vjeri i povijesti,
teologija i razum su isprepleteni, a
apostolski svjedoci pokazuju
odlučnost temeljiti svoju vjeru na
činjenicama, ispričanima s
iskrenošću. Na stranicama Evanđelja
Krist se objavljuje ljudima svih
vremena, u stvarnosti svog života i
svoje poruke. Čitajući ih
predstavljeno nam je mnogo više od
samog moralnog ideala ili
doktrine.Ponukani smo „Isusov život
promatrati od rođenja u jaslama do
njegove smrti i njegova
uskrsnuća,“ [21] jer „kad neku osobu



ljubimo, željeli bismo da o njoj sve
doznamo, pa i najmanje pojedinosti,
kako bismo se s njom mogli što bolje
poistovjetiti.“ [22]

B. Estrada

Reference:

[12] Mk 14:36.

[13] Mk 1:1.

[14] Mk 15:39.

[15] Lk 23:46.

[16] Iv 20:31.

[17] Iv 8:54.

[18] Iv 20:17.

[19] usp. Iv 21:25.

[20] usp. Joseph Ratzinger (Benedikt
XVI), Isus iz Nazareta, 4. poglavlje,
str. 117.



[21] Susret s Kristom, br. 107.

[22] isto.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/isusovo-bozanstvo-u-
evandeljima/ (1.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/isusovo-bozanstvo-u-evandeljima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isusovo-bozanstvo-u-evandeljima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isusovo-bozanstvo-u-evandeljima/

	Isusovo Božanstvo u Evanđeljima

