opusdei.org

Isusovo Bozanstvo u
Evandeljima

Clanak o povijesnoj realnosti
Isusa iz Nazareta: "U
propovijedima rane Crkve Isus
je bio nazivan Sinom Bozjim i
jedinim Spasiteljem."

3.01.2017.

Bas kao Sto neki ljudi nastoje
zanijekati povijesnost cuda, ponekad
se govori da naslov ,;sin BoZji“ u
Evandeljima samo oznacava
odredenu posebnu bliskost Isusa s
Bogom. Oni koji iznose ovu tvrdnju
obi¢no isti¢u da taj naslov ima razne



namjene u tekstovima iz tog doba.
Primjenjivao se za ljude izuzetne
svetosti, za Izraelce, za andele, za
kraljevsku vlast ili za ljude s nekom
posebnom sposobnoséu. No kada
uzmemo u obzir prispodobe iz
Evandelja, ponovno postaju oCite
razlike koje se mogu objasniti samo
ako se uvidi Kristova bozanska
narav.

Tako Evandelje po Marku svjedoci o
Cinjenici da Isusova osobnost
nadilazi onu obi¢nog Covjeka.
Dakako, povremeno Isusa nazivaju
sinom Bozjim oni koji mozda tu frazu
upotrebljavaju u uobic¢ajenom
znacenju koji je tada imala, bez
uvidanja njenih dubljih implikacija.

Cujemo takoder Ocev glas pri
Krstenju i Preobrazenju koji svjedoci
da je Isus Sin BoZji. U svjetlu te
objave moZemo u mnogim drugim
odlomcima uvaziti stvarni i
jedinstveni znacaj Kristovog



bozanskog sinovstva. Na primjer,
Isus predstavlja sebe kao ,sina
ljubljenoga“ u prispodobi o
vinogradarima ubojicama, a samim
time kao izrazito drugaciji lik od onih
ranije poslanih. On takoder pokazuje
jedinstveni osobni odnos sinovstva i
povjerenja prema Ocu kad ga zove
Abba [12], Tata ili ,Papa“ (Markovo je
jedino Evandelje koje sadrZi taj
izraz). U tom kontekstu zanimljivo je
vidjeti kako je evandelistova vjera u
Isusovo boZanstvo istaknuta ve¢ u
prvom retku ,PoCetak Evandelja
Isusa Krista Sina Bozjega“ [13], te u
satnikovoj ispovijedi pred kraj
Evandelja: ,,Zaista, ovaj covjek bijase
Sin Bozjil“ [14]

U Matejevom Evandelju Isusovo se
bozansko sinovstvo spominje CeSce
nego u Markovom. Taj naslov
proglasen je od strane opsjednutih,
od satnika, od prolaznika ispod Kriza
na Kalvariji, od svecenika, te od
strane Petra i u€enika, posebno



nakon ¢uda. Cak i jasnije nego kod
Sv. Marka uoCavamo da ga nisu svi
koji ga zovu sinom BoZjim doista
priznali kao takvog, ali ipak
evandelist koristi tu ¢injenicu kao
protutezu onima Kkoji priznaju
njegovo istinsko dostojanstvo.

Treci pak evandelist naglaSava
Isusov odnos s Ocem, uokviren u
okruZenje molitve, intimnosti i
povjerenja, sebedarja i predanja, sve
do posljednjih rijeci izreCenih na
Krizu: ,,OCe, u ruke tvoje predajem
duh svoj!“ [15]

U isto vrijeme lako se primjecuje
kako su Isusovi Zivot i poslanje
neprestano vodeni Duhom Svetim, i
to od samog NavjeStenja kad je
objavljeno njegovo bozansko
sinovstvo. Istodobno s tim
znacajkama koje istice Sv. Luka,
pronalazimo i druga svjedocCanstva
zajednicCka ostalim evandelistima: zli
duhovi nazivaju Isusa ,,Sinom



BozZjim“ u kuSnjama u pustinji i
tijekom ozdravljenja opsjednutih
lJjudi u Kafarnaumu i Gerazu.

Kod Sv. Ivana, Kristovo boZansko
sinovstvo predstavljeno je u svojem
najdubljem nadnaravnom smislu. On
je Rijec, koja je u BoZjem krilu i koja
se utjelovljuje. On je pretpostojeci,
postoji prije Abrahama. On je poslan
od Oca i siSao je s nebesa... Ove
osobine istiCu stvarnost Isusova
bozanstva. Tomina ispovijest njegova
boZanstva moZe se promatrati kao
vrhunac ovog Evandelja, koje je
zapisano ,da vjerujete: Isus je Krist,
Sin BoZji, i da vjerujuci imate Zivot u
imenu njegovu.” [16]

Kod Sv. Ivana, mozda viSe nego u
ikojem drugom Evandelju,
potvrdivanje Isusova pravog
bozanstva jasno €ini kljuc¢ni dio same
srZi apostolskog propovijedanja.
Stovise, ovo potvrdivanje utemeljeno
je na svjesnosti koju je i sam Krist



imao tijekom svog vremena na
zemlji.

U tom smislu, posebno je korisno
prisjetiti se (i to je nesto Sto svi
evandelisti biljeze) kako Isus
razlikuje svoj odnos s Ocem od
odnosa s drugim ljudima: ,Ima koji
me slavi — Otac moj, a vi velite da je
on vas Bog;“ [17] ,,Uzlazim Ocu
svomu i Ocu vasemu, Bogu svomu i
Bogu vasemu.“ [18] Izraz ,,OCe nas*“
pojavljuje se na Isusovim usnama
samo u jednoj prilici, kada ucenike
uci moliti. Krist nikad nije svoje
posebno sinovstvo stavio na istu
razinu kao ono svojih ucenika. To je
znak svjesnosti koju je on sam imao o
svojem boZanstvu.

Propovijedanje rane krs¢anske
zajednice koristilo je proglase,
kateheze, opomene i argumente u
prilog vjere, oblike koji su takoder
prisutni u evandeoskom
pripovijedanju. No, ta ¢injenica



utjecala je viSe na knjiZevni stil nego
na stvarne dogadanje koje biljeZzi.

Korisno je shvatiti da su zahtjevi
propovijedanja znacili odabir
odredenih odlomaka ispred mnogih
drugih koji su mogli biti koriSteni
[19], 1 da je to potaklo evandeliste da
predstave Kristov Zivot na nacin koji
je bio viSe teoloSki nego biografski,
viSe tematski nego kronoloski. Ali
nema razloga za pomisao da ih je to
navelo da krivotvore sjecanja, stvore
ih ili izmisle.

Stovise, uklju¢ivanje zbunjujucih
izraza i dogadaja jos je jedan dokaz
vjerodostojnosti Evandelja. Zasto bi
Krist bio krsten ako nije imao
grijeha? Cemu spominjati o¢ito
Isusovo neznanje o ponovnom
Dolasku, ili da povremeno nije bio u
stanju Ciniti Cuda, ili da je bio
umoran? Drugi znak vjerodostojnosti
jest semitski oblik rijeci te upotreba
izraza koji su arhaic¢ni ili nisu



preuzeti u kasnijoj teologiji, kao Sto
je ,Sin Covjegji«.

Evandeosko pripovijedanje
ispunjeno je zgodama koje pokazuju
otvorenost i prirodnost. One su znak
njegove istinitosti i Zelje da se
preprica Isusov Zivot u okviru
Crkvene tradicije. Tko god slusa i
prima Rije¢ moZze postati uCenik. [20]

U krséanskoj poruci, vjeri i povijesti,
teologija i razum su isprepleteni, a
apostolski svjedoci pokazuju
odluénost temeljiti svoju vjeru na
Cinjenicama, ispri¢anima s
iskrenoScu. Na stranicama Evandelja
Krist se objavljuje ljudima svih
vremena, u stvarnosti svog zZivota i
svoje poruke. Citajuci ih
predstavljeno nam je mnogo visSe od
samog moralnog ideala ili
doktrine.Ponukani smo ,Isusov Zivot
promatrati od rodenja u jaslama do
njegove smrti i njegova

uskrsnuca,” [21] jer ,,kad neku osobu



ljubimo, Zeljeli bismo da o njoj sve
doznamo, pa 1 najmanje pojedinosti,
kako bismo se s njom mogli Sto bolje
poistovjetiti.“ [22]

B. Estrada
Reference:

[12] Mk 14:36.
[13] Mk 1:1.

[14] Mk 15:39.
[15] Lk 23:46.
[16] Iv 20:31.

[17] Iv 8:54.

[18] Iv 20:17.

[19] usp. Iv 21:25.

[20] usp. Joseph Ratzinger (Benedikt
XVI), Isus iz Nazareta, 4. poglavlje,
str. 117.



[21] Susret s Kristom, br. 107.

[22] isto.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/isusovo-bozanstvo-u-
evandeljima/ (1.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/isusovo-bozanstvo-u-evandeljima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isusovo-bozanstvo-u-evandeljima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isusovo-bozanstvo-u-evandeljima/

	Isusovo Božanstvo u Evanđeljima

