
opusdei.org

Isusov plašt i sjena:
Crkva, dom naše
svetosti

Kada Krist dođe do nas u svojoj
Crkvi i dopusti nam da
dotaknemo njegov plašt, snaga
koja izlazi iz njega je njegova
vlastita svetost. Na taj nas način
on preobražava da uživamo u
„širini, dužini, visini i dubini”
njegova srca.

4.12.2024.

Bio je to običan dan u Kafarnaumu, a
jedna žena je čudesno ozdravila kada



je dotakla rub Isusova ogrtača (usp.
Mk 5,25-34). Vrlo malo znamo o njoj,
ali još manje imamo vijesti o
mnoštvu koje je pristupilo Gospodinu
s tom istom nadom: doći do njegove
haljine i ozdraviti od svojih bolesti
(usp. Mt 14,36). Pa ipak, svaki od njih
je Isusu bio važan i jedinstven: kao i
nas, čekala ih je sva ljubav Božja.(1)

Naš Gospodin nastavlja hodati među
nama, dopuštajući da ga se dosegne,
dotakne, pita. Ne djeluje u našim
životima s oprezne „sigurne
udaljenosti", već s pouzdanom
neposrednošću. Djela apostolska
nam pokazuju kako je taj kontakt
moguć budući da je Isus svojim
uskrsnućem i uzašašćem postao
prisutan na način manje zamjetan
golim okom, ali zapravo puno bliži.
Njegov je plašt postao dostupan u
Petrovoj sjeni: „na trgove su iznosili
bolesnike i postavljali ih na
ležaljkama i posteljama ne bi li, kad
Petar bude prolazio, bar sjena



njegova osjenila kojega od njih" (Dj
5,14). -15 ). Tako je: plašt Gospodnji
sada postoji u sjeni Apostola,
pretvoren u silu Svevišnjega koja
pokriva, posvećuje i liječi. Plašt
našega Gospodina i sjena Apostola: to
je „bogoljudska stvarnost Crkve",(2)
put kojim nas Bog nastavlja dosezati i
dodirivati, mjesto našeg iskustva
božanske ljubavi, dom naše svetosti.

Dodirni plašt Gospodnji

Poput neposrednih svjedoka tih
čuda, možemo biti iznenađeni
jednostavnošću kanala kroz koje se
Kristovo srce želi povezati s našim.
Možda bismo očekivali nešto
neobičnije, nešto što će jače ući u
naša osjetila. Pa ipak, to je tako: Bog
nam želi prenijeti svoju milost
samim dodirom svog plašta i
dopuštanjem da nas dosegne njegova
sjena.

Da bismo dotakli Gospodina
potrebno je biti spreman proći kroz



posredovanja s malo svjetla, a
ponekad čak i s više sjene nego
svjetla; pa ipak, kao što se događa s
vitrajima katedrale, kroz ta
posredovanja svjetlost dopire do nas,
čak ponekad dobivajući divne
tonove. Petrova sjena može izgledati
upravo kao takva, Petrova sjena; a
ipak, tu je On, živ i djeluje.

Isusov plašt, Petrova sjena su sama
Crkva koja zrači snagom i svjetlom.
Ona je „poput sakramenta, to jest
znaka i oruđa prisnog jedinstva s
Bogom i jedinstva cijelog ljudskog
roda."(3) Dakle, put do naše svetosti
prolazi kroz želju da ostanemo vrlo
sjedinjeni s Isusom Kristom u
njegovoj Crkvi, jer je naša snaga u
njemu, u njegovoj “sakramentalnoj”
osobi. Sveti Lav Veliki je rekao da je
„ono što je bilo vidljivo u našem
Spasitelju prešlo u njegova
otajstva."(4) Na sličan je način sveti
Josemaría vidio sakramente „kao
otiske njegovih stopa, kako bismo



mogli zakoračiti tamo i dosegnuti
Nebo.(5) Izazov se dakle sastoji u
otkrivanju snage i plodnosti koja se
krije ispod prividne jednostavnosti
tih riječi i gesta, onih lica i elemenata
– te sjene – kroz koje Gospodin želi
danas doći k nama.

Jedna od stvari koju nam Gospodinov
život pokazuje jest da je njegov način
ulaska u naše postojanje osobni
susret. Isus dotiče gubavca, gleda one
koje poziva, polaže ruke na malene i
poziva se u Zakejevu kuću. I to nisu
jednostavne epizode iz prošlosti, jer
Isus nije promijenio svoju prvotnu
želju: on želi i dalje svakoga osobno
susretati. I tek tada, kroz te lijepe
susrete, on nas obraća, privlači k
sebi.

Sakramenti poniznosti

„Što smo čuli, što smo vidjeli očima
svojim, što razmotrismo i ruke naše
opipaše (...), navješćujemo i vama“ (1
Iv 1,3). Ove autobiografske riječi



apostola Ivana dojmljivo
razotkrivaju što je živjelo u srcima
prvih kršćana. Naša prva braća u
vjeri nisu nam namjeravala prenijeti
samo promišljanje ili neke potresne
priče o Isusu Kristu, niti putokaz da
sami uspostavimo odnos s Bogom.
Komunicirali su nam iste stvari koje
su mogli vidjeti, čuti i dodirnuti; jer
su znali da je to, i nijedan drugi,
Gospodinov način da nas preobrazi u
drugog Krista.

Riječ je, dakle, o istinskom susretu s
Isusom, ali u "sakramentima
poniznosti", kako je rekao sveti
Augustin.(6) Kao što je Gospodin
darovao vid slijepom od rođenja
prekrivši mu oči nečim nesigurnim
poput blata, tako i mi dopuštamo da
budemo izliječeni unutar njegove
Crkve. Zato ljubimo ispovijed,
euharistiju, zajedničko i službeno
svećeništvo i svaki sakramentalni
dar: jer ljubimo svetu i poniznu
Kristovu ljudskost. Kada primamo te



darove s vjerom i nadom, sve se više
poistovjećujemo s Isusovim
osjećajima i naklonošću (Fil 2,5).
Geste, znakovi i riječi koje primamo
izvode u nama čudo svetosti.

Međutim, kao što se dogodilo
Naamanu Sirijcu, koji je mali tok
Jordana usporedio s velikim
rijekama svoje domovine (usp. 2 R
5,10-12), želja za većim ili jačim
vodama također se može javiti u
nama, većim ili jačim od onih
sakramenata za njegovanje naše
svetosti. Ponekad nam se može činiti
da nas sakramenti jedva mijenjaju,
da je to put koji je prespor ili
rutinski. I možda se javi san o
nečemu što je izvan njih, o
duhovnom iskustvu većeg utjecaja.
Možda je tada vrijeme da se, zajedno
s jednostavnošću ovih kanala,
ponovno otkrije i onaj trajni poziv
koji je ostao urezan u sjećanje
ljubljenog učenika kod povratka



nakon toliko sati s Gospodinom:
poziv ostati u njemu.(7)

Ostati sjedinjen s njegovim plaštem,
zadržati se u sjeni njegove Crkve i
njezinih sakramenata, znači
ponovno otkriti vrijednost njihova
učestaloga posjećivanja. Ova
ustrajnost će djelovati u nama, ne
toliko kroz akumulaciju učinaka koje
lako možemo uočiti, koliko kroz
progresivnu transformaciju našeg
srca. Tako ćemo biti puni povjerenja
da će novo vino stići. To dolazi, sve
dok ostajemo sjedinjeni s jednim
trsom i primamo od gospodara
jedine riječi vječnog života. Ostati u
Gospodinu po njegovim
sakramentima stoga je vrlo lijep
način da se prepustimo u njegove
ruke. Znamo da mu, ostajući u
njemu, dopuštamo da izvrši svoje
djelo u nama, na svoj način i svojim
tempom. I onda, „naš unutarnji život
ne sadrži više spektakla od toga:



Krist je taj koji prolazi gotovo kao u
sjeni" (8).

Ako u sakramentima ponovno
možemo dotaknuti plašt njegova
čovječanstva, dopustiti da nas
dosegne sjena Apostola također znači
biti pozoran na glas koji nam Crkva
upućuje. Od nje primamo riječi koje
su nam potrebne za rast u svetosti.
Dočekujući ih i dopuštajući im da
djeluju s povjerenjem i ljubavlju,
postajemo ono što slušamo.

Možemo na trenutak zastati na
riječima koje čujemo, na primjer, u
sakramentu pomirenja. Oni koji se
često ispovijedaju mogli bi ponekad
imati dojam da ponavljaju jedno te
isto, a da ni dobiveni savjeti ne
variraju puno. To bi vas moglo
obeshrabriti i učiniti da izgubite
nadu u plodonosnost ovog
sakramenta. Možda je tada vrijeme
da ponovno otkrijemo riječi koje su
nam dane u svakom odrješenju: da



nam Bog daje „oproštenje i mir."(9)
Gospodin nas, preko svoje Crkve,
potvrđuje u našem stanju kao bića
kojima je oprošteno. I poziva nas da
živimo u miru, jer naša srca već žive
u miru njegovu.

No, tijekom svete mise čujemo i
mnoge izraze milosti, počevši od
Riječi Božje koja mora u nama
prokrčiti put. „Slušamo to svojim
ušima i to dođe do srca; ne ostaje u
ušima, mora ići u srce; a iz srca
prelazi u ruke, na dobra djela. To je
put kojim prolazi Riječ Božja: od
ušiju do srca i do ruku“ (10) Posebno
nam dobro čine riječi koje primamo
za vrijeme posvete, kada nam sam
Krist kaže da se daruje za nas i da On
želi fizički nastaniti naše živote. I što
kaže, to i čini: dopušta da ga se
dodiruje i jede, u euharistijskom
zajedništvu.

Sila koja transformira



Iz plašta našega Gospodina i iz
Petrove sjene izlazi sila sposobna
izliječiti tijelo; ali prije svega obratiti
srce. Kada Krist dođe do nas u svojoj
Crkvi i dopusti nam da dotaknemo
njegov plašt, snaga koja izlazi iz
njega je njegova vlastita svetost. Na
taj način on nas preobražava tako da
živi u nama, a mi uživamo u „širini,
dužini, visini i dubini” njegova srca
(Ef 3,18).

Ovo širenje srca vodi nas da iskustvo
svetog Pavla učinimo svojim: „svima
bijah sve da pošto-poto neke
spasim." (1 Kor 9,22). Kada Crkva
uistinu postane naš dom, shvaćamo
da istinski želimo da svatko može
iskusiti Božju ljubav u svom životu.
„Bog nas je pozvao (...) da učinimo
Isusa Krista poznatim tolikim
umovima koje ne znaju ništa o
Njemu, i – ljubeći nas u Njegovom
Djelu – dao nam je i apostolski način
rada, koji nas potiče na



razumijevanje, na ispriku, na
delikatnu ljubav svim dušama." (11)

Prekrasan znak da preobražavajuća
snaga Gospodinova srca nalazi
prihvaćanje u nama je da određene
udaljenosti ili unutarnje prepreke
prema drugima počinju nestajati, što
nam se prije činilo vrlo teško
prevladati. Ljudski motivi u ishodištu
ovih stavova više nisu zadnja riječ i
snaga Božje ljubavi mirno nam se
nameće. Gospodin proširuje naša
srca da se otvore u bratskoj ljubavi
prema svim ljudima i na svim
stranama. Osjećamo zajedništvo sa
svima, tako da nam ništa o drugima
nije strano.

Isus je svoje prve sljedbenike želio
obučiti u tom duhu. Odabirom
dvanaestorice nije želio stvoriti krug
homogenih ljudi, nego upravo
suprotno. Stoga, ljudski rečeno,
razloga za podjele među njima nije
nedostajalo. Bila je gotovo



provokacija pozvati ljude tako
različitih sredina, političkih
osjetljivosti i društvenih pozadina da
žive zajedno dan za danom. Pa ipak,
upravo se tako uvijek iznova rađa
Crkva: kada, zbog ljubavi prema
Gospodinu i Evanđelju, ljudski
razlozi za podjele prestanu imati
posljednju riječ. Božja ljubav
pobjeđuje u našem ponašanju kada
dopustimo Crkvi da u nama prevlada
želja za zajedništvom nad lakom
sklonošću podjelama.

Svetost koju Crkva budi u našoj duši
očituje se stoga i u snažnoj želji za
pomirenjem, opraštanjem i dubokim
jedinstvom sve djece Božje.
Općinstvo svetih tada se više ne svodi
na ideal, na nešto za što znamo da je
istinito, ali nam se čini nedostižnim.
Doživljavamo ono što je naš Otac
napisao: „i svatko će osjetiti u
trenutku unutarnje borbe, jednako
kao i u stručnome radu, radost i
snagu, jer nije sam."(12) To jedinstvo



sa svima u Crkvi tako postaje
uzbudljiv poziv na koji želimo
odgovoriti novim stavovima,
rođenim iz srca Kristova: „Da se
razumijete, da se ispričavate, da se
volite, da uvijek znate da ste u
rukama Boga, u pratnji svojih (…).
Nikad se ne osjećaj sam, uvijek u
pratnji, i uvijek ćeš biti čvrst: noge na
zemlji, a srce gore, da znaš slijediti
dobro.” (13)

Daj nadu

Uz ovu novu sposobnost ljubavi,
snaga koja dolazi od Gospodina i
njegove Crkve potiče nas da gledamo
na stvarnost kroz novu leću: nadu.
Papa Franjo je upravo želio da
sljedeći Jubilej Otkupljenja slavimo u
tom tonu.(14) Isus nastavlja hodati
kroz povijest i usred čovječanstva.
Njegov plašt je veći nego što naše oči
mogu vidjeti. Pobijeđeni smo
sigurnošću da Gospodin nastavlja
djelovati, dodirivati i dopuštati da do



njega dođu ljudi usred svijeta koji
sečini dezorijentiranim u toliko
stvari. Ne ignorirajući dramu
povijesti, sa svim njezinim stranama
boli i tragedije, svetost koju Crkva
sije u nama pomaže nam da ne damo
mjesta malodušju ili nostalgiji pred
naizgled postkršćanskim svijetom,
kao da je širenje ili smanjenje
određenih polja utjecaja bilo sve što
se moglo slaviti kao trijumf ili žaliti
kao poraz.

„Nakon što smo upoznali Isusa, ne
možemo učiniti ništa drugo nego
proučavati povijest s pouzdanjem i
nadom (...). Stoga se ne zatvaramo u
sebe, ne žalimo sa sjetom za
prošlošću koja se čini zlatnom, nego
uvijek gledamo naprijed, u
budućnost koja nije samo naših ruku
djelo, već je prije svega stalna briga
providnosti Božje."(15) Svetost koja
se rađa iz krila Crkve podsjeća nas da
Gospodin neprestano čini "sve
novo" (Otk 21,5). Tamo gdje neki



možda vide samo dekadenciju, mi,
unatoč svemu, vidimo zametak
preobrazbe. Na svadbi na kojoj
ponestaje vina otkrivamo nužni uvjet
da dođe novo, ono koje samo Krist
može donijeti.

„Najvažniji izazov pred Crkvom – i
društvom u cjelini – jest dati nadu
svakoj osobi, osobito mladima,
obiteljima i onima koji trpe najveće
materijalne ili duhovne
potrebe.“ (16) I nada koju Crkva želi
u našim srcima udahnuti je sigurnost
da Gospodin ne prestaje dolaziti u
pomoć ljudima; i da je stvarnost
našeg otkupljenja ono što je uistinu
konačno u povijesti, ono što ostaje
prisutno i raste, unatoč kukolju (Mt
13,24-52).

* * *

Sveti Josemaría je vjernicima Opusa
Dei napisao da se trebaju naviknuti
gledati „najprije i uvijek na svetu
Crkvu" (17). To su riječi koje zapravo



vrijede za sve kršćane. U Crkvi
vjerničko oko vidi samoga Krista
kako živi među nama. Onaj isti koji je
hodao među mnoštvom i koji nam
sada prilazi, dotiče nas i posvećuje.
Pogled vjere u njemu vidi nedvojbeni
Kristov plašt, koji nam je vrlo blizu,
da bi nam dao život i priopćio nam
svoju beskrajnu ljubav. Uz ovaj
pogled dolazi i osjećaj dubokog
povjerenja i privrženosti, tako da će
se uvijek u nama naći „stav pun
nade, sinovskog pouzdanja“ s kojim
ćemo primiti, kako nam je rekao
sveti Josemaría, „svaku vijest koja
nam dolazi od Zaručnice Isusa
Krista". Jer ne sumnjamo da iz toga
mogu proizaći samo dobre stvari i da
je svaka od njih uvijek usmjerena
prema glavnoj od svih: našoj svetosti.

(1) „Pitam se mnogo puta na dan: što
će biti kad se sva ljepota, sva



dobrota, sva beskrajna Božja čuda
izliju u ovu jadnu glinenu posudu
koja sam ja, to smo svi mi?" (Sveti
Josemaría, bilješke s obiteljskog
sastanka, 22. 10. 1960.).

(2) Mons F. Ocáriz, Poruka,
21.10.2023.

(3) Drugi vatikanski sabor, Lumen
Gentium, br. 1.

(4) Sveti Lav Veliki, Propovijed 74, 2;
citirano u Katekizmu Katoličke
Crkve, br. 1115.

(5) Usp. Sveti Josemaría, Druženje u
Buenos Airesu, Argentina, 15.6.1974.

(6) Sveti Augustin, Ispovijesti 8, 2,4.

(7) U Evanđelju po svetom Ivanu ovaj
se glagol više puta pojavljuje na
Isusovim usnama; usp. Iv 6,56; 8.31;
15.4-10. U svom prvom pismu,
apostol će ponoviti ovo inzistiranje:
usp. 1 Iv 2,6.24.27; 3,6.24.



(8) Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 152.

(9) Usp. Obred pokore.

(10) Papa Franjo, audijencija,
31.01.2018.

(11) Sveti Josemaría, Pismo 4, br. 1.

(12) Sveti Josemaría, Put, br. 545.

(13) Sveti Josemaría, U dijalogu s
Gospodinom, br. 79.

(14) Usp. Papa Franjo, Spes non
confundit, Bula saziva redovitog
jubileja 2025.

(15) Papa Franjo, audijencija,
11.10.2017.

(16) Mons. F. Ocáriz, «Opus Dei
također želi biti “na izlazu”».
Intervju od 07-03-2017, prikupljeno u
opusdei.org.

(17) Sveti Josemaría, Pismo 18, br. 27.



(18) Msgr. Fernando Ocáriz, Poruka,
13.IX.2023.

(19) Sv. Josemaria, Pismo 8, br. 54.

Nicolás Massmann

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/isusov-plast-i-sjena-crkva-

dom-nase-svetosti/ (28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/isusov-plast-i-sjena-crkva-dom-nase-svetosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isusov-plast-i-sjena-crkva-dom-nase-svetosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isusov-plast-i-sjena-crkva-dom-nase-svetosti/

	Isusov plašt i sjena: Crkva, dom naše svetosti

