opusdei.org

Ispravno je i
pravedno:
Pravednost (I)

Pravednost zapocinje u nasem
odnosu s Bogom, koji se oCituje
u nasoj spremnosti na
zahvaljivanje. Novi tekst u seriji
"Vrlo ljudski, vrlo bozanski" o
vrlinama.

11.10.2023.

Isusove rijeci su upucene svima.
Ribari uzivaju sluSajuci ga kako
govori o ribarskim mrezama (usp. Mt
13,47-52); zemljoradnici pozorno



sluSaju kada On govori o zahtjevu da
sjeme donese trajni plod (usp. Mt
13,2-9); a svaka domacica suosjeca s
pricom o Zeni koja je kod kuce
izgubila novci¢, jer je dozivjela isto
iskustvo (usp. Lk 15,8-10). Koristeci
slike iz obi¢nog Zivota, Krist
rasvjetljuje najtranscendentnije
istine. Ipak, neke njegove prispodobe
nas mogu zbuniti. Iako izraZene
jednostavnim jezikom, stavljaju nas
pred paradokse koji nas tjeraju na
razmisljanje. Jer misli vase nisu moje
misli (Iz 55,8), ponekad se ¢ini da
nam Isus Zeli reci.

MozZda jedna od njegovih prica koja
izaziva najviSe nedoumice je ona o
gospodaru posjeda koji rano ujutro
odlazi unajmiti radnike da rade u
njegovom vinogradu (usp. Mt
20,1-16). Prispodoba pocinje kako
bismo mogli ocekivati: gospodar se
dogovori s radnicima o njihovoj
dnevnoj placi, jedan denar, i poSalje
ih da rade. Na prvu bismo mogli



pomisliti da je ovo prica o koriStenju
vremena i donoSenju plodova. Ali
kako se prispodoba nastavlja,
gospodar odluci zaposliti nove
radnike kasnije tijekom dana, koji ¢e
raditi manje sati. I umjesto da im
osigura fiksnu placu, obecava da ce
im platiti "ono $to je pravedno" (usp.
Mt 20,4).

"Sto je pravedno." Taj izraz nuzno
izaziva odredena ocekivanja kod
sluSatelja i Citatelja. Pretpostavljamo
da ¢e oni koji su kasnije poceli raditi
dobiti manje novca od onih koji su
radili od zore. Stoga kada oni koji su
poceli raditi kasno u danu budu
placeni denarom, prirodno je da
mislimo da ce oni koji su poceli raditi
rano ujutro dobiti ve¢u nagradu za
svoj rad. Ali postupci gospodara
iznenaduju sve. Prvo prema onima
koji su radili samo nekoliko sati, jer
su primili istu placu kao i ostali; ali i
prema drugima koji su poceli raditi
od prvog sata, jer su ocekivali



razmjerno povecanje dogovorene
place. Ali mozda smo mi ti koji smo
najvise iznenadeni suoCavanjem s
tako nekonvencionalnim konceptom
pravde. Nije li mi slobodno ciniti sa
svojim $to hocu? pita gospodar
vinograda (Mt 20,15).

To je ispravno i pravedno

Isusa ne zanima rjeSavanje
ekonomskih ili politi¢kih pitanja.
Ovom prispodobom On ne pokusSava
razjasniti tako sloZen koncept kao Sto
je pravedna placa. NasS Gospodin Zeli,
prije svega, usmjeriti nasu paznju
prema Bozjem milosrdnom stavu,
njegovoj Zelji da svakoga primi, ¢ak i
ako mu dode u posljednji Cas svoga
Zivota, poput dobrog razbojnika (usp.
Lk 23, 43). Ali uz ovo temeljno
znacenje, Uciteljeva prispodoba
pruza nam narativni okvir koji nam
pomaze da razmislimo o razli¢itim
dimenzijama vrline pravednosti u
nasim zivotima.



Ako se, kao Sto se tradicionalno
potvrduje, pravednost sastoji u tome
da se svakoj osobi da ono Sto joj
pripada, ono Sto uistinu zasluzuje,
tada se suoCavamo s unutarnjom
dispozicijom koja naglaSava
relacijsku dimenziju ljudskog bica.
Stoga se prije svega moZemo zapitati
Sto dugujemo Bogu ili kakav je
pravedan odnos prema onome Kkoji je
Izvor svega dobroga, pocevsi od
samog naseg postojanja.

Euharistijska molitva Mise daje nam
dobro polaziste. Ovako uvijek
zavrSava kratki dijalog izmedu
svecenika i vjernika koji zapocinje
predslovlje: ,Hvalu dajmo Gospodinu
Bogu naSemu . — Dostojno je i
pravedno.”[1] Zahvalnost i
pravednost mogu se isprva €initi
suprotnima jedna drugoj. Dar
karakterizira upravo nezasluzenost,
dok je zahvalnost priznanje da je
osoba prekoracila ono Sto je strogo
duZno. Ali pred Bogom, sve se



potpuno mijenja, buduci da je On
izvor svega Sto jesmo i Sto
posjedujemo. Kako kaze sveti Pavao,
Sto imas da nisi primio? (1 Kor 4,7).
Nas je Zivot stoga potpuno
nezasluzeni dar; dakle, s obzirom na
Boga, zahvalnost je znacajna
duzZnost. Nikada mu se ne moZemo
oduZiti za sve Sto €ini za nas, a to ni
na koji nacin nije nepravedno.
Medutim ima neSto Sto mu jako
dugujemo, uistinu pravedno:
zahvaliti Mu za sve.

Otkrivanje da je nas odnos s Bogom
obiljeZen njegovim besplatnim
darom i ljubavlju pomaZe nam da
radosno prihvatimo svoj Zivot kao
njegova djeca i oslobada nas od
pogleda vjere koji je pretjerano
usredotoCen na "slovo" zapovijedi.
Umjesto da nas preplavi ono $to bi se
moglo Ciniti beskrajnim popisom
ciljeva ili pravila kojima nekako
pokusSavamo "otplatiti” cijenu naseg
otkupljenja, svoj odgovor na BoZju



ljubav dozivljavamo kao nasu
spremnost da mu damo svaki
trenutak u naSem Zivotu, uvjereni da
mu nikada necemo moci dovoljno
zahvaliti za sve Sto nam je dao. Tako
se, na primjer, vjernost planu
duhovnog Zivota, a ne teret savjesti
pred preuzetim obvezama, moZe
promatrati kao najizravnija
manifestacija naSe zahvalnosti za
ljubav koju Bog daruje svakome. Ako
doista nastojis biti pravedan, Cesto
ceS razmisljati o svojoj potpunoj
ovisnosti o Bogu 1 biti ispunjen
zahvalnoScu i Zeljom da uzvrati$ za
naklonost Oca koji nas voli do ludila:
'Sto ima$ da nisi primio?'.” [2]

Njegova je pravednost veca od
nase

Poticanje duboke zahvalnosti Bogu
oslobada nas od opasnosti da trazimo
osudu o njegovom nacinu djelovanja.
Ponekad, kada se iznenada nademo u
situaciji koju nismo ocekivali,



moZzemo si postaviti pitanja poput
"Kako Bog moZe dopustiti da se
ovako nesto dogodi?" MoZda mislimo
da je On viSe blagoslovio druge ljude
ili da se ¢ini da On ne Cuje nase
molbe, pa bismo mogli pomisliti:
"Kako nepravedno.”" Ponasamo se
tada kao oni radnici koji nakon
cjelodnevnog rada nisu mogli
prihvatiti "pretjeranu” velikodusnost
gospodara prema kasnije
zaposlenima tog dana. Umjesto da
budu sretni $to vide ove radnike s
resursima potrebnim da kupe nesto
za jelo, oni su tuzni jer su se
razocarali misleci da Ce dobiti veci
dar.

Nema smisla kriviti Boga za zla koja
vidimo u svijetu. Mnoga od tih zala
posljedica su ljudske slobode,
vlastitih i tudih postupaka i propusta.
Stovise, trebamo posti¢i uvjerenje u
nasoj molitvi da je Bog Gospodar
naSeg Zivota i povijesti; i takoder da,
iako nam zapravo niSta ne duguje,



uvijek trazi najbolje za svaku osobu
buducdi da je Ljubav, pretvarajuci zlo
u dobro na iznenadujuce nacine.
Sveti Ivan Pavao II je rekao da je
spravednost je u odredenom smislu
veca od Covjeka, veca od dimenzija
njegova zemaljskog Zivota, veca od
mogucnosti da se u ovom Zivotu
uspostave potpuno pravedni odnosi
medu svim muskarcima i
Zenama.”[3]

Molitva onih koji znaju da su djeca
BoZja obiljeZena je pouzdanjem u
Onoga koji nas beskrajno ljubi i
uvijek nam Zeli dobro. Isus je molio u
maslinskom vrtu: "Oc¢e! Ako hoces,
otkloni ovu ¢asu od mene. Ali ne moja
volja, nego tvoja neka bude! (Lk
22,42). Suoceni sa situacijama koje ne
razumijemo u potpunosti i koje nam
mozda uzrokuju patnju, dok
pokuSavamo pronaci rjeSenja,
moZzemo reci Bogu: ,Neka se izvrsi
tvoja pravda, a ne moja. Znam da



sam u dobrim rukama i da ¢e na
kraju sve biti dobro.”

Pravednost je i Zelja i misterij. Zelja
duboko ukorijenjena u nasem srcu,
ali i misterij koji nas nadilazi, u
smislu da samo Bog ima posljednju
rijeC o tome Sto je pravedno i o
konkretnim nacinima uspostavljanja
pravde. Stoga ne bi bio krS¢anski
stav Zeljeti kaZznjavanje naSih
neprijatelja, kao da je na nama da
odlucujemo o tome, ili se previse
spremno pozivati na boZzansku
pravdu opominjuci ljude koji
postupaju nemoralno ili temelje
svoje Zivote na vrijednostima
drugacijim od nasih.

Sigurno bi nas vjera u boZansku
pravednost trebala utjesiti kada
trpimo nepravdu ili kada nas
rastuzuju negativni dogadaji u
svijetu. “Postoji pravednost. Postoji
‘poniStavanje’ proslih patnji,
nadoknada koja ispravlja stvari.” [4]



Poput gospodara u prispodobi, Bog
ispunjava svoje obecanje i nagraduje
one koji su dobro radili. Ali BoZje
otkrivenje samoga sebe takoder nas
navodi da vjerujemo da Ce ga
njegovo milosrde potaknuti da uvijek
daje nove prilike za obracenje onima
koji Cine zlo. ,,Nije stroga pravednost
koja se temelji na teoretskim
procjenama, vodila Sina BoZjega da
moli oproStenje od svoga Oca u nase
ime, nego besplatna ljubav koja ima
na umu samo ono Sto moze uciniti za
druge.” [5] Stoga, gospodar
vinograda ne sjedi besposleno nakon
Sto je rano unajmio radnike; ¢ak i u
jedanaesti sat Zeli dati posla onima
koji Ce izgubiti cijeli dan. Ukratko,
kako piSe sveti Josemaria, "Bog se ne
da nadmasiti u velikodusnosti."[6]

Drugi su slobodni

Kada razmisljamo o pravednosti kao
vrlini koja bi trebala oblikovati nase
odnose s drugima, Cesto se kaZe da je



pravednost samo minimalni zahtjev
za suZivot: postivanje drugih u
njihovoj "razlicitosti".[7] Pravednost
se tada moZe promatrati kao hladan
stav koji viSe istiCe razlike medu
ljudima nego ono $to im je
zajednicko. Dok milosrde trazi
jedinstvo, pravednost bi naglasavala
razdvojenost. Medutim, ako bolje
razmislimo, odnos izmedu milosrda i
pravednosti je suptilniji.

Cinjenica da je svakome dano ono $to
mu odgovara, kako zahtijeva
pravednost, sustinski je povezana s
pravilnom raspodjelom dobara, s
postivanjem ugovora i dane rijeci te s
posStovanjem koje dugujemo svakoj
osobi. Moglo bi se, dakle, re¢i da nam
pravednost doista pomaze da vodimo
miran Zivot u drustvu, osiguravajuci
jasna pravila i sprjeCavajuci nas da
ometamo jedni druge.

Stoga nije nesto malo ili trivijalno
priznati “razliitost” drugih ljudi i



njihovo pravo da budu onakvi kakvi
Zele. Kao Sto je sveti Josemaria
naglasio: ,Jmamo duznost braniti
osobnu slobodu svakoga, znajuci da
je 'Isus Krist onaj koji nam je
priskrbio tu slobodu.' Ako to ne
¢inimo, kakvo pravo imamo
zahtijevati svoju vlastitu
slobodu?”[8] Upravo to gospodar
vinograda predbacuje prvim
radnicima koji se osjecaju
prevarenima: " Prijatelju, ne ¢inim ti
krivo. Nisi li se pogodio sa mnom po
denar? Uzmi svoje pa idi. A ja hocu i
ovomu posljednjemu dati kao i tebi.
Nije li mi slobodno ciniti sa svojim Sto
hocu? Ili zar je oko tvoje zlo Sto sam
jadobar?" (Mt 20,13-15).

Ponekad mozZemo doci u iskuSenje da
unaprijed diskvalificiramo miSljenja
nekoga tko ima drugaciji pogled na
svijet ili se vodi drugim
vrijednostima. Zatim pretjerano
naglasavamo ujedinjujucu dimenziju
milosrda, misle¢i da svaku razliCitost



treba prevladati kako bi se napravilo
mjesta za istinsku ljubav, a
pravednost brkamo s pukom
jednakoScu. Medutim, “pravednost je
neodvojiva od ljubavi prema
bliZnjemu i njoj je svojstvena.
Pravednost je primarni nacin ljubavi
ili, rije¢ima Pavla VI., njezina
'minimalna mjera’, sastavni dio
ljubavi 'djelom i istinom' (1 Iv
3,18)”[9] Ova krepost podsjeca nas,
prije svega, da svi imamo pravo biti
kakvi Zelimo, manifestirati takav
nacin postojanja prema van i uzZivati
vlastita dobra. Kako piSe papa
Franjo, “nijedan ljudski pojedinac ili
skupina ne moZe sebe smatrati
apsolutnom, ovlastenom zaobilaziti
dostojanstvo i prava drugih
pojedinaca ili njihovih drustvenih
skupina.”[10]

Sveti Josemaria Cesto je govorio o
vrlo raznolikom brojniku kod ljudi
koji su ga slijedili: razliciti karakteri,
slobodna misljenja i osobne



mogucnosti svakoga, u politickim,
kulturnim, znanstvenim,
umjetnickim, profesionalnim
pitanjima, itd. On je to razlikovao od
zajednickog nazivnika, vrlo malog u
usporedbi, sastavljenog od temeljnih
istina vjere i karizme koju su svi
dijelili. Mnogo nam koristi ako
cijenimo, poStujemo i volimo
legitimne razlike ljudi koji Zive s
nama. ,,Ovaj pluralizam treba voljeti
i njegovati, iako ¢e nekome ponekad
biti tesko prihvatiti tu razlicitost.
Osoba koja voli slobodu uspijeva
vidjeti pozitivne i privlacne aspekte
onoga Sto drugi misle i rade u tim
Sirokim podrucjima.”[11]

RazmiSljati drugacije znacilo bi pasti
u suptilno iskuSenje da zelimo
pomoci drugima na temelju vlastitih
parametara, bez razlucivanja Sto im
stvarno treba i, iznad svega, Sto im
dugujemo. Bilo bi nepravedno,
primjerice, nekome tko radi za nas
isplatiti pla¢u manju od onoga Sto



odgovara poslu koji je obavio, samo
zato Sto smatramo da je bolje dati mu
bonus koji ¢ini razliku. U tom smislu
gospodar vinograda ne grijesi protiv
pravednosti placajuci svima jednako.
Mozda bismo mogli pomisliti da ima
neobican kriterij pravednog
placanja, ali ni u jednom trenutku ne
krsi svoju rije€. Oni koji su pristali na
denar dobili su to¢no ono Sto je
obecano; a ostali su dobili ono Sto se
gospodaru Cinilo pravednim. Takav
je Bog: pravedan Cuvar svojih
obecanja, ali i velikodus$ni Otac,
kojemu je ,dovoljan jedan osmijeh,
jedna rijec, jedna gesta, malo ljubavi
pa da bi onda izlio obilje svoje
milosti na dusu prijatelja.” [12]

[1] Usp. Rimski misal, Euharistijska
molitva.

[2] Sveti Josemaria, Prijatelji Bozji,
br. 167.

[3] Sveti Ivan Pavao II., audijencija, 8.
studenog 1978.



[4] Benedikt XVI., Spe Salvi, br. 43.

[5] Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 16. veljaCe 2023., br. 8.

[6] Sveti Josemaria, Kovacnica, br.
623.

[7] uzimajuci u obzir "razlicitost" kao
temeljnu dimenzije pravde, vidi
Joseph Pieper, Cetiri kardinalne
vrline, str. 68ff.

[8] Prijatelji BoZji, br. 171.

[9] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
br. 6.

[10] Papa Franjo, Fratelli tutti, br.
171.

[11] Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 9. sije¢nja 2018., br. 13.

[12] Sveti Josemaria, Krizni put, 5.
postaja.

Gaspar Brahm



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/ispravno-je-i-pravedno-
pravednost-i/ (2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/ispravno-je-i-pravedno-pravednost-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ispravno-je-i-pravedno-pravednost-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ispravno-je-i-pravedno-pravednost-i/

	Ispravno je i pravedno: Pravednost (I)

