
opusdei.org

„Isplati se!” (V): U
svojoj izvornoj
čistoći i blistavoj
novosti

Naš je Gospodin obećao da će
Duh Sveti pratiti njegovu Crkvu
i pomoći joj da bude vjerna, to
jest pozorna u prenošenju
onoga što je primljeno, u
trajnom dijalogu sa svakim
vremenom. To je i put Opusa
Dei kroz povijest.

20.11.2023.



Govorio sam vam ovo da se, kada
dođe vrijeme, sjetite da sam vam
rekao (Iv 16,4). Ove Isusove riječi za
vrijeme Posljednje večere jasno su
usmjerene prema budućnosti;
navode nas da čitamo njegovu
današnju svećeničku molitvu
upućenu nama, kao vječno živuću
osobnu oporuku. Mnogo toga što je
naš Gospodin povjerio svojim
učenicima tijekom svojih posljednjih
trenutaka ovdje na zemlji odnosi se
na slanje Duha Svetoga: Kad dođe on
- Duh istine – upućivat će vas u svu
istinu; jer neće govoriti sam od sebe,
nego će govoriti što čuje i navješćivat
će vam ono što dolazi (Iv 16,13). Ova
usmjerenost prema budućnosti
trebala bi nas voditi da se u svakom
trenutku pitamo: „Što naš Gospodin
očekuje od nas današnjih kršćana?”
Ovo je pitanje postavio Prelat Opusa
Dei, nekoliko mjeseci nakon što je
primio tu zadaću od našeg
Gospodina. A on je odgovorio: „On
želi da se suočimo s brigama i



potrebama današnjih ljudi, kako
bismo Evanđelje, u njegovoj izvornoj
čistoći i blistavoj novosti, donijeli
svim muškarcima i ženama.”[1]

Bog se nastavlja davati
čovječanstvu

Isusova muka, smrt i uskrsnuće, srž
Božje objave čovječanstvu, dogodili
su se na određenom mjestu i u
određeno vrijeme u povijesti. Ali to
nije događaj koji je otišao u povijest,
kao što je to slučaj s drugim
povijesnim događajima, jer vazmeno
otajstvo i danas donosi plodove.
Doista, Euharistija, koja je
sakramentalni oblik ovih događaja,
nije samo sjećanje na nešto što se
dogodilo u prošlosti; to je sjećanje u
biblijskom smislu ovog izraza, i čini
ovo otajstvo prisutnim u svakom
trenutku. To je predaja – traditio –
milosrdne ljubavi Očeve prema
svijetu. Iako ponovno uprisutnjuje
konkretan povijesni događaj,



euharistija nam pokazuje da snaga
Uskrsa ruši vremenske barijere i
ulazi u naše vrijeme. I to se ne
događa samo s ovom jezgrom Božjeg
samoočitovanja, nego u određenom
smislu sa svim Isusovim učenjima.
On nam povjerava poslanje predaje –
tradere – ove Radosne vijesti u
svakom trenutku povijesti (usp. Mt
28,19-20).

To poslanje, kojim „Crkva svojim
naukom, životom i bogoslužjem
ovjekovječuje i predaje naraštajima
sve ono što ona sama jest, sve što
vjeruje”[2], nužno podrazumijeva
napredak. Iako se ovaj proces često
smatra suprotstavljenim tradiciji,
ovo je nesporazum. U stvarnosti, oba
izražavaju harmonično kretanje: i
predati i napredovati znači biti
otvoren prema povijesti. A to je ono
što Crkva čini kada život koji joj je
povjeren predaje muškarcima i
ženama svih životnih dobi.
Protagonist ove tradicije, ovog



predanja, je Duh Sveti, koji Isusove
riječi čini vječno aktualnima kroz
povijest; a također je Duh Sveti
protagonist istinskog napretka,
osobito kroz život svakoga od
svetaca, koji „otkrivaju i obznanjuju
uvijek nove aspekte evanđeoske
poruke.”[3]

Svježina porijekla

Ovaj način postojanja Crkve
preslikan je u svako od živih tijela
koja čine jedno Tijelo Kristovo. To je,
dakle, i način postojanja Opusa Dei,
„star kao Evanđelje i nov kao
Evanđelje."[4] U Djelu, kao i u Crkvi,
tradicija i napredak čine skladnu
cjelinu, kao i svetost i apostolat.
Svetost se, naime, izražava u
vjernosti duhu primljenom od Boga,
a apostolat se odvija usred svijeta
koji se nužno mijenja. Ovaj sklad je
plod Duha Svetoga, koji nas potiče da
cijenimo primljena učenja i da
obnovimo svoju želju da otvorimo



nove putove kako bismo Evanđelje
donijeli srcima muškaraca i žena
našeg vremena.

Kada je ono što se prenosi život, duh,
način postojanja, vjernost nužno
znači biti otvoren prema povijesti.
Ono što Crkva predaje svakom dobu
nisu predmeti, nežive stvari, nego
živi oblik, "Kristov oblik", koji ima
moć transformirati svaku kulturu
iznutra. Svatko tko, kada naviješta
Evanđelje, ne razumije povijesnu
situaciju onih kojima se obraća i
društva u koje su uronjeni, nastojeći
samo podučavati apstraktni nauk
kao jednom zauvijek utvrđen, ne bi
vjerno prenosio poruku - Krista.

U Traditio evangelii, predaji
Evanđelja, vjernost je nalik na
kontinuitet žive, tekuće rijeke, koja
nas povezuje sa svježinom izvora.
Benedikt XVI. naglasio je kako Duh
Sveti osigurava „vezu između
iskustva apostolske vjere, življene u



izvornoj zajednici učenika, i
sadašnjeg iskustva Krista u njegovoj
Crkvi . . . Tradicija nije prijenos
stvari ili riječi, zbirka mrtvih stvari.
Tradicija je živa rijeka koja nas
povezuje s porijeklom, živa rijeka u
kojoj je izvor uvijek prisutan.”[5]

Opus Dei prenosi svijetu duh,
kršćanski stil života, razumijevanje
našeg dubokog sinovskog odnosa s
Bogom koji potječe iz krštenja. Taj se
duh, kao i Tradicija Crkve čiji je dio,
ne može i ne treba kodirati i
specificirati u svim svojim
aspektima. Štoviše, neki specifični
aspekti danas neće nužno vrijediti i
sutra, jer ono što se prenosi kroz
vrijeme nisu toliko ti specifični
aspekti koliko sinovski duh po
kojemu živimo u Kristu, duh
sposoban dati život u svakoj novoj
povijesnoj situaciji. „Kad god se
potrudimo vratiti izvoru i obnoviti
izvornu svježinu Evanđelja“, rekao je
papa Franjo, „nastaju novi načini,



otvaraju se novi putovi kreativnosti,
s različitim oblicima izražavanja,
rječitijim znakovima i riječima s
novim značenjem za današnji
svijet.”[6]

Aggiornamento u svačijem životu

Isus je svojim učenicima povjerio
misiju da dopru do svih muškaraca i
žena i do svih naroda, sa
suvremenim znanjem o njihovoj
kulturi i društvenom kontekstu. Za
izražavanje ovog izazova često se
koristi talijanska riječ 
aggiornamento, što doslovno znači
obnavljanje, ažuriranje. Upotrijebio
ga je, primjerice, sveti Ivan XXIII. i
njegovi nasljednici govoreći o
poslanju Drugog vatikanskog sabora.
Izvorno značenje pojma je potreba
da se ne izgubi na važnosti, da se
uskladi s načinom razmišljanja i
iskustvom današnjih ljudi. Međutim,
bilo je onih koji su osiromašili
njegovo značenje potičući Crkvu da



„uhvati korak“ s današnjim svijetom,
da se prepusti okolnostima vremena.
To je značilo “prilagođavanje” svoje
poruke zahtjevima raznih noviteta
današnjice, i u konačnici
iznevjeravanje same poruke.

Sveti Josemaría odmah je osporio
ovo drugo razumijevanje pojma. U
nekoliko navrata upozorio je da nije
Crkva ta koja se treba prilagoditi
vremenu, nego svako doba treba
iznova otkrivati Kristovu spasenjsku
poruku: „Aggiornamento“, rekao je,
„treba se odvijati prvenstveno u
svačijem osobnom životu, kako bi ga
uskladio sa 'starom novošću'
Evanđelja.” [7] Također je dodao da
osoba koja živi duh Opusa Dei, u
mjeri u kojoj radi usred svijeta i
potpuno je uključen u brige društva,
uvijek će biti "ažuran", čime će
također pomoći "ažurirati" svoju
misiju.



Ova dinamična vjernost, rekao je
prelat Opusa Dei, uključuje „prirodni
aggiornamento”: onaj osobe koja u
svom vlastitom životu utjelovljuje
duh koji je prenio sveti Josemaría.
„Prije svega, na području osobnog
apostolata – koji je glavna vrsta u
Djelu – i u vođenju profesija,
institucija i ljudskih struktura u
kršćanskom smjeru, pokušavamo
primijeniti inicijativu i kreativnost,
kako bismo izgradili odnos iskrenog
prijateljstva s mnogim ljudima i
donijeti svjetlo Evanđelja
društvu.”[8]

Ljudi koji nastoje utjeloviti duh
Opusa Dei obično su predisponirani,
samim svojim pozivom, za ovaj
"kreativni kontinuitet". Ali ova
raspoloživost nije automatska;
zahtijeva „dubinsko poznavanje
vremena u kojem živimo, njegove
dinamike i potencijala, kao i
ograničenja i nepravde, ponekad
ozbiljne, koje ga pogađaju." [9] Ako



ideja "prilagodbe" sugerira niz sila
koje vrše pritisak izvana,
zahtijevajući reviziju na temelju
novih zahtjeva vremena, izrazi kao
što su „dinamička vjernost“ ili
„kreativni kontinuitet“ evociraju
prije aktivnost koja se provodi
iznutra, iz živog unutarnjeg života,
kroz koji svatko misli i djeluje
kreativno, u stalnom dijalogu sa
stvarnim svijetom koji nas okružuje.

Kreativnost je stoga usko povezana s
"profesionalizmom" u najistinskijem
smislu riječi; potiče inteligenciju
(intus legere, čitati iznutra) da nastoji
prodrijeti u dubinu stvari, a da ne
ostane na površini. Kreativnost je
plod ljubavi prema svijetu i ljudima,
jer podrazumijeva napor traženja
novih putova, ne prepuštajući se
lakoći doslovnog ponavljanja
stečenog, što je za sebe uvijek manje
zahtjevno, a za druge manje
učinkovito. Stvaralaštvo je, konačno,
plod iskrene molitve: samo gledajući



u Isusa, središte povijesti, mogu se
pronaći novi ključevi za put u srca
naših suvremenika.

Učenik će činiti veća djela od ovih

Proučavajući kako se kršćanska
doktrina razvijala tijekom vremena,
sveti John Henry Newman shvatio je
da je tijelo Isusovog propovijedanja
sadržavalo, kao sjeme, sve što će
kršćanstvo postati kroz povijest.[10]
Tako možemo razumjeti kako, baš
kao što sjeme klija i buja ovisno o
kvaliteti tla, okoliša i klimatskih
uvjeta, kršćanstvo je kroz povijest
dovelo do pojave naizgled novih
stvarnosti koje nisu “apsolutno
nove”, jer su bile već sadržane u
sjemenu. No, jasno je da su ti plodovi,
sa svojim bogatim bojama i mirisima,
trebali pogodno vrijeme i povoljne
uvjete da urode.

Vjera prvih učenika u Kristovu
stvarnu prisutnost u Euharistiji, na
primjer, bila je sjeme koje će mnogo



kasnije uroditi plodom u
euharistijskom bogoslužju izvan
mise, u klanjanju pred
Svetohraništem. Ali sve to nije moglo
početi sazrijevati sve dok kršćani u
četvrtom stoljeću nisu počeli uživati 
povoljne uvjete za razvoj
euharistijskog bogoslužja. Svu
"novost" posjeduje sjeme koje je
prisutno na početku, kada je plod još
bio nevidljiv.

Nešto slično događa se s duhom
Djela. Zasigurno je sveti Josemaría
primio bit karizme, jezgru onoga što
će se prenositi tijekom vremena. Ali
nije mogao predvidjeti sve što će se
dogoditi kroz tu poruku. Već za
života vidio je kako se događaju nove
stvari koje nije očekivao, a logično je
da se to događa kroz stoljeća. Moleći
naglas tijekom svog boravka u
Poslanstvu Hondurasa 1937., rekao
je: „Božjim milosrđem, ja sam prva
karika, a vi ste također prve karike u
lancu koji će se nastaviti kroz



stoljeća. Nisam sam. Sada postoje
duše – a još će ih doći u budućnosti –
koje su spremne patiti sa mnom,
razmišljati sa mnom, dijeliti sa
mnom život koji je Bog pohranio u
ovo tijelo Djela, koje je jedva
rođeno .”[11]

U jednom od svojih prvih putovanja
kao otac ove obitelji, monsinjor
Fernando Ocáriz rekao je u Madridu
da je svaka nova faza u Opusu Dei
„dobra prilika za svakoga da odluči
započeti iznova, da shvati, s većom
zahvalnošću i odgovornošću, da je
Djelo u našim rukama.”[12] Ovu
dinamiku svojstvenu kršćanskom
životu već je Isus navijestio svojim
učenicima u svojoj svećeničkoj
molitvi za vrijeme Posljednje večere: 
Tko god u mene vjeruje, činit će djela
koja ja činim; i veća će djela od ovih
činiti (usp. Iv 14,12). Novost u
kontinuitetu, kroz koju stablo raste i
jača, u konačnici je rezultat
poistovjećivanja s Kristom i



poslušnosti njegovu Duhu. U Božjem
naumu za čovječanstvo, Sin i Duh
Sveti su ti koji nam pokazuju zašto
istina i povijest nisu suprotstavljeni:
Sin, Istina u osobi, Onaj je prema
kojemu povijest pokazuje i od koga
sva povijest dobiva svoj smisao; a
Duh, koji vodi Crkvu na njezinom
zemaljskom putu, jest Onaj koji će
nas dovesti do punine istine.

[1] Monsinjor Fernando Ocáriz,
pismo, 7. srpnja 2017.

[2] Drugi vatikanski sabor, Dei
Verbum, br. 8.

[3] Benedikt XVI., Govor, 19. prosinca
2019.

[4] Sveti Josemaría, Razgovori, br. 24.

[5] Benedikt XVI., Opća audijencija,
26. travnja 2016.

[6] Papa Franjo, Evangelii Gaudium,
br. 11.



[7] Sveti Josemaría, Razgovori, br. 72.

[8] Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 19. ožujka 2022., br. 10.

[9] Fernando Ocáriz, Poruka, 7.
srpnja 2017.

[10] Usp. John Henry Newman, Esej o
razvoju kršćanske doktrine.

[11] Sveti Josemaría, Rast iznutra, str.
85

[12] Fernando Ocáriz, Pastoralno
putovanje u Madrid, lipanj-srpanj
2017., na www.opusdei.org.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/isplati-se-v-u-svojoj-
izvornoj-cistoci-i-blistavoj-novosti/

(28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/isplati-se-v-u-svojoj-izvornoj-cistoci-i-blistavoj-novosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isplati-se-v-u-svojoj-izvornoj-cistoci-i-blistavoj-novosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isplati-se-v-u-svojoj-izvornoj-cistoci-i-blistavoj-novosti/

	„Isplati se!” (V): U svojoj izvornoj čistoći i blistavoj novosti

