
opusdei.org

„Isplati se!” (III):
Učiniti vrijeme
saveznikom

„Naše osjećaje treba formirati,
sazrijevati, učiti; govore nam
istinu o nama samima i o našim
odnosima. Moramo učiniti ovaj
aspekt našeg bića sastavnim
dijelom našeg odgovora Bogu,
kako bismo mogli donositi
odluke koje uključuju naš život
u vremenu.”

26.10.2022.



Ponekad nam jednostavno čitanje
nekoliko stranica Isusova života
omogućuje da s njim iskusimo
radost, ali i umor evangeliziranja.
Kao onaj dan, na primjer, kada je
umnožio kruhove i ribe da nahrani
tisuće ljudi. Iste noći došao je do
čamca učenika, hodajući po vodi. I
kad su konačno stigli u Genezaret, On
je izliječio sve tamošnje bolesnike
(usp. Mt 14,13-36). Za one koji slijede
Krista ovo su sigurno bili
nezaboravni dani. Njegova ljubav i
moć zarobili su srca jednostavnih
ljudi, onih koji su dopustili da ih
izazove novi svijet koji im se otvarao
pred očima. Ali također smo pročitali
da to nije istina za sve. Upravo tih
dana, neki vjerski vođe, očito
zabrinuti da budu vjerni Bogu kroz
svoje tradicije, kroz ispunjavanje
tisuću vanjskih propisa, pitaju Isusa:
Zašto tvoji učenici krše tradiciju
starijih? (Mt 15,2). Kontrast između
jednostavnog i kompliciranog je
velik. Pismoznanci optužuju Isusa i



njegove učenike da su nevjerni i
nemarni u svom odnosu s Bogom. Ali
naš Gospodin koristi ovu priliku da
istakne srž istinski vjernog života.

Vjernost temeljena na uzastopnim
obraćenjima

Istinski plodan život osobe koju će
Bog pohvaliti kao „slugu dobrog i
vjernog", ne temelji se samo na
riječima, niti na pukom ispunjavanju
vanjskih propisa. Jer oboje mogu biti
prisutni bez istinske vjernosti u srcu.
Isus to jasno pokazuje snažnim
riječima proroka Izaije: poradi svoje
predaje, poništili ste riječ Božju. Vi
licemjeri! Dobro je Izaija prorokovao
o vama, kad je rekao: ‘Ovaj me narod
usnama časti, a srce mu je daleko od
mene; Uzalud mi se klanjaju
naučavajući zapovijedi ljudske’ (Mt
15,6-9). Kada se to dogodi, rekao je
Benedikt XVI, „vjera gubi svoje
autentično značenje, a to je živjeti
slušajući Boga kako bismo vršili



njegovu volju – što je istina našeg
bića – i tako živimo dobro, u istinskoj
slobodi; a religija je svedena na
prakticiranje sekundarnih
običaja.”[1]

Zasigurno je nekoliko tih učitelja
Zakona, čiji su životi sada bili
usmjereni na vanjsku pobožnost i
revnost da se otkriju tuđi nedostaci,
u svojoj mladosti uživalo u iskustvu
pravog Boga. Zasigurno su tada
velikodušno, s istinskom revnošću
odgovorili na poziv pun ljubavi da
sudjeluju u Božjem životu. Razmotrili
smo ovu činjenicu u više navrata,
čitajući odlomke ove vrste. Što se
dogodilo s tom prvom ljubavi?
Svakako, te pismoznance ne bismo
mogli nazvati vjernima samo zato što
nikada nisu napustili svoju profesiju
vjerskih vođa. No, što je onda
vjernost?

Kad je sveti Josemaría razmišljao o
vezi koja ujedinjuje svakoga vjernika



s Crkvom, naglasio je da se ne radi
samo o „ostanku“. Ne radi se samo o
posjedovanju krsnog lista ili
prisustvovanju određenim obredima:
„Kršćanstvo nije lak način života.
Nije dovoljno samo biti u Crkvi,
pustiti godine da prolaze. U našem
životu, u životu kršćana, svakako je
vrlo značajno naše prvo obraćenje –
onaj jedinstveni trenutak kojeg se
svatko od nas sjeća, kada smo jasno
shvatili sve što Gospodin od nas traži.
Ali kasnija obraćenja još su važnija i
sve su zahtjevnija.”[2] Biti vjeran
nema nikakve veze s pasivnim
stavom; to nije jednostavno „ne biti
vani". Naprotiv, vjernost zahtijeva
stalno obnavljan odgovor, otvoren
novostima koje donosi vrijeme,
sastavljen od uzastopnih obraćenja.
Da bismo izgradili istinski vjernički
život, trebamo zapamtiti da smo
vremenita bića, sa svojom osobnom
biografijom: s vremenom postajemo
ono što jesmo.



Lažna sigurnost neposrednog

Želja za boljim razumijevanjem
prirode vremena zaokupila je
pozornost mnogih mislilaca i pisaca,
od antičkih vremena do danas. I u
kinematografiji, na primjer,
nalazimo mnoge priče koje
eksperimentiraju s vremenom: igraju
se s hipotetskom mogućnošću
pauziranja, kretanja naprijed ili
unatrag ili čak eliminiranja. Trajanje
je dio misterija ljudskog života. „Duh
mi je gorio željom da shvatim ovu
najsloženiju enigmu,”[3] priznaje
Augustin. Ovaj odnos s vremenom
dobiva posebne prizvuke u naše
doba, u kulturi koja je sve više
navikla na neposrednost. S
mogućnošću doživljavanja „upravo
ovdje i sada“ toliko mnogo aspekata
našeg postojanja, od komunikacije do
stjecanja dobara ili izražavanja
emocija, možemo promatrati kao
čudno i gotovo nedostupno sve što
zahtijeva protok vremena da donese



plod, da pokaže svoju ljepotu, da
raste i jača. A vjernost je upravo
jedna od tih stvarnosti.

Vrijeme može značiti priliku, razvoj,
život. Ali također može implicirati
kašnjenje, prolaznost, dosadu. Kako
možemo vrijeme vidjeti kao
saveznika, a ne kao neprijatelja?
Kako možemo vidjeti vrijeme kao
kanal koji je Bog želio kako bi nam
život bio sretan i plodan, ispunjen
druženjem i mirom? Vjernost, budući
da nije trenutna emocija ili trenutna
nagrada, uvijek je popraćena nekom
neizvjesnošću; uvijek je u procesu
postajanja istinitim. A ova
neizvjesnost je dobra jer od nas
zahtijeva stalni stav pažnje; vodi nas
da uvijek budemo kreativni u
ljubavi.

Budući da je riječ o dobru koje se
javlja između dvoje ljudi, vjernost je
uvijek izložena iskušenju da tu
„pozitivnu neizvjesnost”, koja



zahtijeva vrijeme, želimo zamijeniti
brzim lažnim sigurnostima koje sami
gradimo, a koje stoga isključuju
drugu osobu . Možemo doći u
iskušenje da mentalno ostavimo
drugu osobu po strani, zamijenimo je
trenutnom sigurnošću skrojenom
prema našim vlastitim potrebama. I
to je ono što se ponekad događalo
izraelskom narodu u njihovom
odnosu s Bogom. Biblija nam
pokazuje tanku crtu koja dijeli
vjernost pravom Bogu od
idolopoklonstva, od polaganja vjere u
ono što možemo izgraditi i
kontrolirati vlastitim rukama.

Impresivno je razmotriti prizor ljudi
koje je Bog toliko volio kako grade
metalnu figuru za obožavanje. Sav je
narod skinuo zlatne prstene s ušiju i
donio ih Aronu. I on primi zlato iz
njihove ruke, oblikuje ga alatom za
rezanje i načini liveno tele; i rekoše:
„Ovo su tvoji bogovi, Izraele, koji su
te izveli iz zemlje egipatske!" (Izl



32,3-4). Što je moglo dovesti narod do
takve zabune? Zašto su mislili da ih
je napustio Onaj koji ih je zapravo
spasio i pratio na njihovom putu?
Odgovor se nalazi na istim
stranicama Svetoga pisma: učinili su
to jer je Mojsije odugovlačio sići s
brda (Izl 32,1). Izdala ih je njihova
vlastita hitnost da ubrzaju Božja
vlastita vremena; dopustili su da ih
ponese potreba da imaju trenutno
osiguranje koje je mjerljivo i
kvantificirano, umjesto da se
prepuste sigurnosti vjere.

Koja je onda razlika između
idolopoklonstva i vjernosti?
Klanjamo se lažnim bogovima kada
dopuštamo da nas iskušava potraga
za sigurnošću; ali ne sigurnošću koja
se temelji na ljubavi prema drugoj
osobi, na daru koji ta druga osoba
jest, nego sigurnošću koja se temelji
na samopotvrđivanju: sigurnost koju
sami možemo kontrolirati. Ova
idolopoklonstva su kroz stoljeća



pronašla mnogo različitih oblika koji
nas ne dijele od te epizode zlatnog
teleta. Danas također poprimaju
različite oblike: ljudi u koje polažemo
očekivanja koja samo Bog može
ispuniti; naša profesionalna karijera,
kao mjesto osvajanja aplauza; hobi
koji našim voljenima krade vrijeme
koje im dugujemo; ili čak aspekte
naše pobožnosti koji su nas u nekom
trenutku u prošlosti doveli do pravog
Boga.

U trenucima poteškoća, kada je naš
unutarnji svijet uzdrman i želimo
pobjeći od vrtoglavice vremena, kada
si želimo reći da smo važni, da nismo
beznačajni, možemo pasti u napast
da gradimo metalne bogove. Vjernost
onda znači razotkrivanje tih
vrijednosnih papira napravljenih od
kartona i stavljanje našeg povjerenja
u Boga. „Vjera je osnova vjernosti. Ne
isprazno pouzdanje u naše ljudske
sposobnosti, nego vjera u Boga, koji
je temelj nade.”[4]



Osjećaji nam pomažu da spoznamo
istinu

„Vjernost obuhvaća sve dimenzije
našeg života, jer uključuje cijelu
osobu: inteligenciju, volju, osjećaje,
odnose i pamćenje.”[5] Zato Isus za
Boga ne zahtijeva samo naše riječi, ili
samo ispunjenje određenih vanjskih
zapovijedi, već naše srce. Milosrđe
želim, a ne žrtvu, kaže drugom
prilikom, pozivajući se na proroka
Hošeu (usp. Mt 9,13). Kada ga farizej
upita o najvažnijoj zapovijedi, on
odgovara, opet riječima iz Svetoga
pisma: Ljubi Gospodina Boga svojega
svim srcem svojim, i svom dušom
svojom, i svim umom svojim. To je
najveća i prva zapovijed (Mt
22,37-38).

U svojoj katehezi o Duhu Svetom,
sveti Ivan Pavao II. objasnio je kako
treća Osoba Trojstva „prodire i
pokreće cijelo naše biće: razum,
volju, emocije i tjelesnu narav, tako



da će naša 'nova narav' prožeti
prostor i vrijeme s novošću
Evanđelja.” [6] Naš Gospodin žarko
čezne za našom srećom, pa ne želi da
budemo iznutra „slomljeni”. On želi
da imamo transparentan odnos s
njim, ujedinjujući još potpunije našu
inteligenciju, naše želje, naše
emocije, naše male i velike odluke...
Svi ovi aspekti našeg bića trebaju
neprestano sazrijevati tijekom
vremena u rastućem jedinstvu. Za
izgradnju odnosa koji je duboko
vjeran, neophodan je ovaj skladan
razvoj naših sposobnosti.

„Također želim da imate snažne
osjećaje", rekao je sveti Josemaría.
„Ako osoba ne uloži svoje srce u ono
što radi, to je neugodno i duhovno
deformirano."[7] Na kraju mnogih
druženja, osnivač Opusa Dei
blagoslovio bi „osjećaje", osjećaje
onih koji su ga došli poslušati, jer
moramo uložiti srce u ono što
radimo. „Kao pravi čovjek, Isus je



pokazao svoje osjećaje. Boljelo ga je
odbacivanje Jeruzalema (usp. Mt
23,27) i to ga je ganulo do suza (usp.
Lk 19,41). Također je bio duboko
dirnut patnjama drugih (usp. Mk
6,34). Duboko je osjećao njihovu tugu
(usp. Iv 11,33) i plakao je zbog smrti
prijatelja (usp. Iv 11,35). Ovi primjeri
njegove osjetljivosti pokazali su
koliko je njegovo ljudsko srce bilo
otvoreno prema drugima.”[8]

Naši se osjećaji trebaju formirati,
sazrijevati, učiti; govore nam istinu o
nama samima i o našim odnosima.
Moramo učiniti ovaj aspekt našeg
bića sastavnim dijelom našeg
odgovora Bogu, kako bismo mogli
donositi odluke koje uključuju naš
život u vremenu. Ovdje moramo
paziti da izbjegnemo dvije krajnosti:
one koji niječu vrijednost osjećaja
pokušavajući ih ušutkati i
pretvarajući se da ne postoje; i one
čije su odluke vođene samo njihovim
osjećajima. U oba slučaja, rezultat je



krhki način postojanja koji obično
završava ili u krutosti onih koji se
vežu za idola, ili u dezorijentaciji
onih koji neprestano mijenjaju kurs,
prepuštajući se svojim
najneposrednijim percepcijama. Niti
jedan slučaj ne stvara plodno tlo za
radosnu vjernost. Ako ne naučimo
integrirati svoje emocije u zreo stav
prema životu, može se pojaviti strah
od budućnosti, strah od donošenja
velikih odluka, što može potkopati
stabilnost onog „da, želim" koje smo
jednom rekli. Nasuprot tome,
sazrijevanje naših osjećaja u
jedinstvu s našom inteligencijom
vodi do stabilnog života, u kojemu se
dobrim stvarima uživa, a manje
dobre stvari se podnose s vedrinom.

Budeći naš poziv na ljubav

Još jednog od tih iscrpljujućih dana,
Isus se odmara kraj zdenca. Tamo ga
vidi žena koja ne pripada židovskom
narodu. Naš Gospodin poznaje srce



te Samarijanke. Zna da je imala
buran život, da je mnogo propatila,
da joj je srce duboko ranjeno. A
budući da poznaje njezino srce,
njezinu duboku želju za srećom,
njezinu čežnju za istinskim mirom,
On brzo prelazi na stvar. U pravu si
kad kažeš: ‘Nemam muža’; jer si
imala pet muževa, a ovaj koga sada
imaš nije tvoj muž (Iv 4,17-18).
Samarijanka se možda pomirila sa
zaključkom da je vjernost nemoguća;
možda je čak mislila da nismo
stvoreni za tako velike stvari.

Možda smo imali slična iskustva, u
vlastitom životu ili u životima ljudi
koje volimo. Ali sve to nije prepreka
da ponovno započnete život
vjernosti, koji je sinonim za sreću.
Isus nam govori kao ovoj ženi koja
će, iako to još ne zna, uskoro postati
učenica i započeti novi život: tko god
pije vode koju ću mu ja dati, neće
ožednjeti nikada; voda koju ću mu ja
dati postat će u njemu izvor vode



koja teče u život vječni (Iv 4,14). Isus
se, suočen s ranjenom osobom s malo
nade u životu, „obratio njezinoj želji
za istinskom ljubavlju, kako bi je
oslobodio tame u njezinu životu i
doveo je do pune radosti
Evanđelja." [9] Svjestan istinskog
značenja dubokog poziva na ljubav u
srcu te Samarijanke, Krist djeluje
odlučno i poziva je na novo
obraćenje: „To je poziv Božje ljubavi
na našu ljubav, u odnosu u kojem je
Božja vjernost uvijek na prvom
mjestu. .”[10]

[1] Benedikt XVI., Angelus, 2. rujna
2012.

[2] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 57.

[3] Sveti Augustin, Ispovijesti, knjiga
XI, poglavlje XXII.

[4] Monsinjor Fernando Ocáriz,
Pastoralno pismo, 19. ožujka 2022.,
br. 7.



[5] Isto, br. 1.

[6] Sveti Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 21. listopada 1998.

[7] Sveti Josemaría, Bilješke s
obiteljskog okupljanja, 2. listopada
1972.

[8] Papa Franjo, Amoris Laetitia, br.
144.

[9] Papa Franjo, Amoris Laetitia, br.
294.

[10] Monsinjor Fernando Ocáriz,
Pastoralno pismo, 19. ožujka 2022.,
br. 2.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/isplati-se-iii-uciniti-
vrijeme-saveznikom/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/isplati-se-iii-uciniti-vrijeme-saveznikom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isplati-se-iii-uciniti-vrijeme-saveznikom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/isplati-se-iii-uciniti-vrijeme-saveznikom/

	„Isplati se!” (III): Učiniti vrijeme saveznikom

