opusdei.org

,2MoZemo 'dotaknuti’
Zivog Isusa u svim
dogadajima
svakodnevnog
Zivota“

Intervju s Prelatom Opusa Dei
objavljen u ,, Alfa y Omega“u

Spanjolskoj. Razgovarala:
Teresa Guitierrez de Cabiedes

31.12.2017.

Obicava prekriZiti ruke nakon cega
mu se lice rasiri u osmijeh dok govori
njezno i s blagim humorom. Sa svoje



72 godine jos uvijek ima dobar
backhand u tenisu. Njegov trijezan
izraz lica ublaZava dubok, ali prijazan
pogled.

Nakon vaSeg izbora za Prelata
Opusa Dei, ne znam trebam li vam
Cestitati ili izraziti suéut zbog
tereta koji je pao na vasa ramena.
Kakav je osjecaj biti duhovni otac
tisucama ljudi iz cijeloga svijeta?

Iako sam svjestan svoje velike
odgovornosti, nisam njome
opterecen. Iznad svega, pomaze mi
znati da Bog, kada nekome daje
zadatak, posao kojeg treba odraditi,
takoder daje 1 milosti potrebne da ga
se izvrsi.

Isto tako me tjesi Sto mi je Sveti Otac
pokazao svoju bliskost i privrzenost
na vrlo opipljiv nacin, kako u
trenutku kada sam imenovan
Prelatom tako i kasnije kada sam
imao priliku vidjeti ga. Uz to osjecam
se podupiran molitvom i



privrZenoScu tolikih Jjudi. Sje¢am se
pisma kojeg sam primio od jednog
djecaka koji je tada bio u bolnici, a
koji je rekao da svoje patnje
prikazuje za mene; i pisama potpore
tolikih vjernika Opusa Dei i drugih
ljudi. Time objasSnjavam spokoj kojeg
sam imao tijekom ovih posljednjih
mjeseci.

Nakon vaseg izbora za Prelata, jesu
li vam vasi protivnici u tenisu
pustali da pobijedite?

Nadam se da ne; takvo nesto bih
odmah primjetio i igra bi izgubila
svoju zanimljivost.

Nedavno ste bili na svom prvom
pastoralnom putovanju u
Spanjolsku kako bi posjetili
vjernike i prijatelje Opusa Dei.
Koju poruku ste htjeli prenijeti
tijekom tolikih osobnih susreta?

Tijekom ovog putovanja u Spanjolsku
htio sam podsjetiti ljude da prije



svega, kao krscani, trebamo staviti
Isusa u srediSte svoga Zivota. Kao Sto
je Benedikt XVI. naglasio u svojoj
prvoj enciklici (rijeci koje Papa
Franjo voli citirati), krS¢anin ne
prianja uz ideju, niti uz nekakvu
doktrinu, vec slijedi i ljubi osobu:
Krista Isusa.

To je ono na Cemu sam htio inzistirati
tijekom ovog putovanja, stavljanje
naglaska na duh koji je vlastit Opusu
Dei: da smo pozvani unijeti Kristovo
milosrde u nas svakodnevni Zivot, u
nasu obitelj, na$ posao, odnose sa
svojim prijateljima.

U Spanjolskoj je Opus Dei donio
velike duhovne i druStvene
blagodati. Ali je takoder izazvao i
kontroverze. Mnogi ljudi su
pronasli Bozje spasenje
zahvaljujuci Djelovoj karizmi i
sretni su. Ali ima takoder ljudi koji
izjavljuju, neki ¢ak i javno, da im je
njihovo vrijeme u Opusu Dei



nanijelo duboke rane. Postoje li
moZzda neke stvari koje nisu
najbolje ucinjene?

Tijekom 22 godine koliko sam radio
rame uz rame s bivSim Prelatom don
Javierom, slusao sam kako je molio
oproStenje od onih koji su se osjecali
uvrijedenima ili povrijedenima zbog
ponasanja bilo koga od njegove
djece. I ja se pridruZujem toj molbi
za oprost i svim svojim srcem Zelim
da te osobe budu izlijeCene od svojih
rana i da prevladaju svoju bol.

Sveti Josemaria je obiCavao reci da
osjeca veliku naklonost prema svakoj
osobi koja je prisustvovala
sredstvima formacije u Opusu Dei,
iako moZzda samo na neko vrijeme.
Zamislite njegovu naklonost prema
onima Kkoji su uistinu pristupili Djelu.
Osjecao je duboko duhovno ocinstvo
prema njima i nije nikada prestao
ljubiti ijjedno svoje dijete ili brata.



Vazno je o ovome razmisljati iz dvije
perspektive. S jedne strane, poruka
Opusa Dei jest put otvoren za slijediti
Krista. S druge, aktivnosti koje ljudi i
centri Djela izvrSavaju su, kako je i
prirodno, pod utjecajem okolnosti i
nacinu bivanja osoba ukljucenih u
njih. Sigurno je da ¢e medu tolikim
brojem ljudi i aktivnosti — svih sa
dobrim namjerama — doci do
pogrjeSaka, propusta, nepaznji ili
nesporazuma. Htio bih zamoliti
oprost za svakog pojedinog od njih.

Govorite o traZenju oprosta. Jedan
od blagoslova katolicke vjere jest
taj da znamo da nas Bozje milosrde
prima natrag unatoc¢ nasim
pogrjeskama. Cak i kada one
kaljaju njegovo Ime. MoZda jedan
od najradosnijih trenutaka
posljednjih godina jest onaj kada je
sv. Ivan Pavao II. zatraZio oprost u
ime svih vjernika univerzalne
Crkve za pocinjene pogrjeske.



Misljenja sam da ne bi trebali
odvajati nas zahtjev za oprostom od
hvale koja pripada Bogu iz
zahvalnosti za mnoge darove koje
nam on u svome milosrdu
neprestano udjeljuje i koje nam
dolaze kroz ljudska sredstva koja na
taj nacin postaju sredstvo boZanskog
djelovanja.

Sveti Ivan Pavao II. nam je cijelog
svog Zivota davao divan primjer ove
dvije dimenzije koje bi uvijek trebali
imati na umu kada razmatramo
BoZju veli¢inu usporedo s ljudskom
slaboscu. To je ono Sto se dogodilo na
taj Dan oprosta kojeg je zatraZzio
tijekom Velikog jubileja 2000. I
Benedikt XVI. je takoder naglaSavao
kako je oprost jedina sila koja moze
nadvladati zlo, koja moZe promijeniti
svijet. Prije svega, trebamo traziti
oprost od Boga. Ali nas Zivot se
takoder treba sastojati od redovitog
traZenja oprosta i opraStanja
drugima. Ovo ponavljamo svakoga



dana dok molimo Ocenas, ali
precesto zaboravljamo to u praksi.
Istina je da moramo postivati istinu,
da ne moZemo traZiti oprost
indirektno ili nepravedno optuzujuci
druge nekom vrstom povrsnog
»~meaculpizma.“ Ali oprasStanje i
traZenje oprosta su kr$c¢anski stavovi
koji ne ponizavaju, vec uzvisuju
osobu.

Krscanstvo na Zapadu se trenutno
nalazi u ,,zimi duhovnih zvanja“
koja izaziva zabrinutost. Ali
postoje takoder i dokazi
nadolazeceg proljec¢a u Crkvi:
plodovi koji bude nadu u
zajednicama koje su sazrijele kroz
obnovljeno poucavanje vjere.
Izgleda da nas Duh Sveti potice da
idemo dublje u nasoj zahvalnosti
za ljubav Boga koji nam dolazi
ususret, koji ne zahtjeva da Ga
pridobijamo svojim zaslugama,
koji treba nasSe siromastvo kako bi
na nas izlio svoju milost. Kako



netko u Opusu Dei danas Zivi 1
navijesta ovaj odnos s Bogom?

Temelj duha Opusa Dei jest Ziva
svijest da smo djeca BoZja. Sveti
Josemaria je u Prijatelji BoZji
napisao: ,Bog je Otac pun njeznosti,
beskonacne ljubavi. Obracaj mu se s
'Oce’' mnogo puta tijekom dana i reci
mu — sam, u svom srcu — da ga volis,
da ga obozavas, da se osjecas
ponosnim i jakim jer si njegovo
dijete.“ NavijeStanje naseg odnosa s
Bogom u Opusu Dei ima ovo ZariSte.
Kao Sto je sv. Ivan napisao “Gledajte
koliku nam je lJjubav darovao Otac:
djeca se BoZja zovemo, i jesmo.

U ovom naSem svijetu, toliko Cesto
taocem kulture tuge, osjecati ovu
ljubav Oca ¢ini se kljuCnim za Zivjeti
s nadom.

Uvijek, a na poseban nacin u ovim
vremenima, trebamo imati na umu
ovu Cudesnu stvarnost jer ¢e nam
pomoci nadvladati pesimizam koji



preuzima kontrolu kada smo suoceni
s problemima u Zivotu, sa svijeScu o
nasim vlastitim nedostacima, s
poteSko¢ama evangelizacije, paisa
stanjem u svijetu.

NaS$ Zivot nije romanti¢an roman vec
viSe epska pjesma. Spoznaja da smo
djeca BoZja pomaZe nam Zivjeti s
pouzdanjem, zahvalnoScu i radoscu.
Poziva nas da ljubimo ovaj nas svijet
sa svim njegovim problemima i sa
svom njegovom ljepotom. Mir u
svijetu ovisi viSe o tome Sto svatko od
nas doprinosi u svakodnevnom
Zivotu (smijeSkom, oprastanjem,
nepridavanjem paznje sebi samima)
nego na pregovorima izmedu
nacionalnih drzava, koliko god nuzni
i vazni oni bili.

0Od vaseg prvog pastoralnog pisma
kao Prelata inzistirate u velikoj
mjeri na vaznosti stavljanja Isusa
Krista u srediSte vlastitoga Zivota,
da trebamo iskusiti i uvijek iznova



proZivljavati osobni susret s
BoZjom ljubavlju. Samo kao
posljedica ovoga susreta moZe
niknuti krséanski Zivot i milost
preobilovati u Crkvi. Kako Opus
Dei namjerava navijestiti ovu
veliku radosnu vijest?

U osnovi, putem iskrenog
prijateljstva, od osobe do osobe, Sto
uvijek uzajamno obogacuje. Za
evangelizaciju, ono nuzno jest
vrijednost osobnog svjedocanstva i
dijeljenje vlastitog Zivotnog iskustva:
to je mnogo ucinkovitije od
teoretskih govora. Logi¢no, to ne
iskljuCuje razne osobne inicijative
koje ukljucuju evangelizaciju (Skole,
zdravstvene ustanove, itd.). U
nekima od njih Prelatura preuzima
odgovornost za krSc¢ansko
usmjerenje i duhovno vodstvo.

Opus Dei je roden u Crkvi s
prorockim karakterom. Ipak, smrt
Osnivaca dogodila se u vrijeme



prvih godina post-koncilskog
stsunamija.“ Cini se sasvim
logicnim da se Djelo treba cvrsto
drzati svojih temelja. Ali mogu li
postojati i neki znakovi
sukopavanja“ od strane Djela pred
tolikim kaosom i zbunjenoscu kroz
koju je Petrova lada prosla i jos
uvijek prolazi?

Vjernost Bogu jest jedna stvar koja je
uvijek sjala kroz dvadeset stoljeca
krSéanstva. Vjernost krscanskoj vjeri,
Sto je vjernost Kristu, se uvijek
pokazala inovativnom, dinami¢nom i
preobrazavajucom. Mislim da je
istina, nakon II. vatikanskog sabora,
kada smo vidjeli rezultate
shermeneutike puknuca“ (kako ju je
Benedikt XVI. u svom poznatom
govoru nazvao), da je iskuSenje
,ukopavanja“ koje spominjete
postala stvarna mogucnost.

U svakom slucaju, radi se o
privremenim reakcijama koje je



potrebno nadvladati — kako
s~puknuce“ tako i ,,ukopavanje.“ One
su rezultat popuStanja dijalektiCkom,
politickom mentalitetu koji je stran
Crkvi jer dijeli i razbija jedinstvo. U
Crkvi nema, niti bi ikada trebalo biti,
strana ili stranaka, vec jedinstvo
unutar legitimnog pluralizma.

Relativizam je uzrokovao opci
nered u naSem dezorijentiranom
drustvu. Djelo je poznato po svojoj
vjernosti i odanosti Crkvi i Papi.
Ovo moZe biti blagoslov u
turbulentnim vremenima.
Naglasavanje nauka usred oluja
pruZa sigurnost; ali takoder moZze
dovesti i do Zudnje da sve bude
»sprema pravilima.“ Kako se moZe
uskladiti potpuna vjernost
bozanskom zakonu s radosnom
slobodom djece BoZje?

Mnogi problemi se javljaju kada
postavljamo nepotrebne dileme ili
ogranicavamo stvarnost na



dijalekticke stereotipe. Vjernost ili
kreativnost, ortodoksnost ili sloboda,
nauk ili Zivotno iskustvo... Mislim da
bi trebali Zivjeti sa cjelovitijim
stavom, Sto hoce reci, sa krS¢anskim
stavom. Stvarnost ne dopusta
zatvoriti se unutar iskljucivih
kategorija. Od nas zahtjeva odredeni
ekvilibrij, razmisljanje o stvarima,
sastavnu ,cjelovitost“ koja u
konacnici biva vrlo pozitivna takoder
i unaSim odnosima s drugima.

Vjernost doktrini smatram savrseno
kompatibilnom s otvorenoS¢u prema
nadahnuc¢ima Duha. Povijest Crkve
to potvrduje. Bez gubljenja svoga
identiteta, Crkva je trajno nova. U
ovom kontekstu smatram slobodu
duha vaznom, pri cemu se ona ocito
ne sastoji od odsutstva obveza ili
predanja, vec radije od ljubavi. Radi
se 0 onome $to je sv. Augustin mislio
pod svojom slavnom izrekom: ,Ljubi
Boga i radi Sto hoceS.“ Ili kako se sv.
Toma izrazio drugacijim rijecima:



,Sto vise ljubavi osoba ima, toliko je
slobodnija.“

Onda kreativna vjernost znaci
Zivjeti slobodu ljubavi, nastojeci se
otvoriti vjecitoj novos¢u Duha.

Nacini ¢injenja i navijeStanja se
mijenjaju, ali jezgra, duh, ostaju isti.
Vjernost ne dolazi od mehanickog
ponavljanja; ona se oCituje kada
znamo kako primjeniti isti duh u
razli¢itim okolnostima.

To ponekad podrazumijeva i Cuvanje
slucajnog; ali u drugim slucajevima
znaci mijenjati stvari. U ovom
slucaju, smireno razlucivanje i
otvorenost svjetlu Duha su kljucni;
prije svega kako bi spoznali granice
(Cesto ne tako vidljive) izmedu
sluCajnog i nuznog.

Jos jedan rizik ustajale
doktrinarne revnosti u nasoj Crkve
jest umnoZavanje dusa zarobljenih
u racionalizmu koji prezire bilo



kakvo emocionalno ocitovanje
njihovog osobnog odnosa s Bogom
— kao da bi Zivljenje iskrene vjere
moglo navesti na upadanje u
sentimentalizam. Kao fizicar, biste
li se usudili dati nam jednadZbu po
kojoj moZemo rasti u ljubavi
prema Bogu?

Godine ucenja teologije i bivanja u
blizini odredenih osoba navele su me
da uvelike cijenim Sto svjetlo vjere
znaci takoder i za koriStenje razuma.
Ali uvijek bez podcjenjivanja
vaznosti srca, emocija, koje su
duboko ljudske. NaS Bog nam je
uvijek blizu: u Euharistiji Isus €ini
sebe veoma bliskim u intimnosti
naSega srca.

Jedan od najprovokativnijih
izazova naseg vremena jest
obnavljanje plodne vrijednosti
tiSine. Djelo je stru¢no u
formiranju krS¢ana pozvanih na
Zivot u BoZjoj prisutnosti usred



svijeta. MoZda jedan od ,precaca“
za takvo ¢injenje jest savjet sv.
Josemarie da sebe stavimo u
Evandelje, trajni izvor mudrosti i
mira, kao jos jedan sudionik
dogadaja. Kako covjek moZe
dotaknuti Zivog Isusa danas, sada?

Sveti Josemaria, kada nam je
savjetovao da se stavimo u scene
Evandelja kao jos jedna od osoba,
nam je prenosio svoje vlastito
iskustvo. Bog mu je udijelio Zivu
vjeru u Utjelovljenje iz koje je nikla
Zarka ljubav prema nasem
Gospodinu, za i¢i stopama njegovoga
Zivota na zemlji i uzeti ga sebi za
uzor.

Isus, jer je Bog, kada je doSao i Zivio
kao ¢ovjek medu nama, odrastao,
bivao odgajan, Zivio u obitelji, radio,
imao prijatelje, druZio se sa svojim
susjedima, patio i plakao... pokazuje
nam vrijednost svega ljudskoga u
BoZjim oCima, i da nas svakodnevni



Zivot ima, u jedinstvu s Njim,
bozansku vrijednost.

Stoga, moZemo ,dodirnuti“ Zivoga
Isusa u svim situacijama
svakodnevnoga zivota. Iznad svega,
na onim privilegiranim ,mjestima“
gdje je On prisutan: u maloj djeci; u
siromasnima, s kojima se na poseban
nacin htio poistovjetiti; u bolesnima,
u onima koje Papa naziva , pate¢im
tijelom Kristovim.“ I na intenzivniji
nacin, kako sam prije istaknuo, u
Euharistiji.

Opus Dei daje sliku snaznoga
jedinstva, Sto je hvale vrijedno. Ali
ponekad se €ini da ne cijeni zdravu
samokritiku. VaSe prve pisane
rijeci vjernicima Djela ukazale su
na sva dobra djela (i uistinu jesu
dobra!) koja ste svi zajedno ucinili.
Pitam se slijedece: Nece li moZda
govorenje samo o dobrome i
idealnome (pri cemu razumijem da
je potrebno to €initi) moZda



stvoriti plodno tlo za divljenje
samima sebi ili usmjeriti vjernike
prema idealizmu brkanja onoga
Sto osoba Zeli biti (boZanska
karizma) s onim Sto osoba zapravo
¢ini (tako Cesto, losa ljudska
izvedba).

Divljenje samome sebi jest stalna
opasnost za one koji Zele biti dobri. I
u Opusu Dei, kao i svi ostali, takoder
moramo biti budni i ¢uvati se od ove
opasnosti. Kao Sto sam prije rekao,
blisko sam suradivao s biskupom
Javierom Echevarriom viSe od
dvadeset godina. On nam je obicavao
ponavljati da ljudi u Djelu nisu, niti
bi se tako trebali osjecati, niSta
boljim od svih ostalih, da smo svi
sposobni za bilo koje zlo djelo.

Ali poniznost na osobnoj razini nije
dovoljna. Postoji takoder i
kolektivna, institucionalna poniznost
koja se ocituje na razlicite nacine: u
nacinu na koji govorimo, u iskrenom



divljenju koje imamo prema
drugima, i tako dalje. Zato, kada
priznajemo dobre stvari koje su
ucinjene, je to s ciljem davanja slave
Bogu koji je taj koji nam ih
omogucava, a ne da sebi Cestitamo.
Molim Boga da nas oslobodi od
hvaljenja samih sebe — necega na Sto
nas je don Javier Cesto upozoravao,
kao i sv. Josemaria.

U tom smislu, uvijek sam smatrala
srcu veoma dragim izraz kojeg je
koristio kada je govorio o Opusu
Dei kao o ,,djelicu“ Crkve. Duhovne
obitelji oblikovane unutar Crkve
po nadahnucu Duha Svetoga
katkada su izloZene riziku. Odakle
ja dolazim to se naziva ,ne vidjeti
dalje od svoga nosa,“ ili drugim
rijeCima, Zivljenja odredenog
kratkovidnog ,kulta“ prema samoj
instituciji, ili njezinim karizmama,
ili njezinom osnivacu. Kako osoba
moZe izbjeci promoviranje
vlastitog brenda, i umjesto toga



staviti Boga i jedinstvo Crkve na
prvo mjesto?

Taj izraz ,,djelic“ Crkve je od svetog
Josemarie koji je imao naviku
koriStenja tipi¢ne umanjenice svoga
aragonaskog podrijetla za izraziti ton
pun privrzenosti kojim se izrazavao.
KuSnja spominjanja samog sebe je
stalno svugdje prisutna. Cesto se
oCituje kroz pretjerani entuzijazam
ili nepriznavanje drugih stvarnosti,
ili je plod taStine. Sveti Josemaria je
nastojao sprijeciti tu opasnost Cesto
nas podsjecajuci da Djelo postoji
samo kako bi sluzilo Crkvi na nacin
na koji Crkva Zeli da joj se sluZi. Ako
je sluzenje Crkvi — nuZan izraz nase
ljubavi prema Kristu - trajna
stvarnost u zZivotu svakoga od nas,
tada smo na pravome putu.

Ponekad se pitam zasto se molimo
za jedinstvo medu krS¢anima, a
zaboravljamo na jedinstvo unutar
same Crkve. Evo primjera: obitelj



je jedna od najvecih Zrtava u
nasem drustvu i, nazZalost, takoder
unutar Crkve. U Spanjolskoj, ako
imate mnogobrojnu obitelj, Cesto
vas pitaju: ,,Opus ili Kikovi?“ Kako
mozZemo, ostajuci vjerni
primljenim darovima, nauciti
ljubiti bogatstvo drugih kao plod
BoZjeg raznolikog nacina
djelovanja?

Za ljubiti je najprije potrebno
poznavati. Mnoge podjele i
nesporazumi u Crkvi proizlaze iz
nedostatka znanja. I uglavnom ih se
rjeSava spoznavanjem stvarnosti,
prave situacije.

Stovise, ljubiti Krista znaci ljubiti
svakoga, a na poseban nacin one koji
na ovaj ili onaj nacin posvecuju svoje
Zivote Sirenju Evandelja. Radost je
takoder istinski most koji ujedinjuje
ljude, pomaZzuci im nadvladati
njihove razlike.



Vezano za bolje upoznavanje jedni
drugih (prije svega onih koji dijele
nasu vjeru), $to je s organizacijom
nekih zajednickih pothvata?
Primjerice, Sto bi se dogodilo ako
bi obiteljski dogadaj organizirali
neokatekumeni i vjernici Opusa
Dei? Ili ako bi mladi iz ZajedniStva
(Communion) i Oslobodenja
sudjelovali na UNIV kongresu? Ili
ako bi vi organizirali
medureligijski susret, rame uz
rame s fokolarima?

Mi katolici se izlaZemo riziku, kako je
Papa Franjo istaknuo, reduciranja
apostolata na strukture, aktivnosti ili
dogadaje koji Cesto nisu posebno
ucinkoviti za dopiranje do srdaca i
umova onih koji ne poznaju Krista.

Ono $to je nuzno u Djelu jest
pruzanje dobre kr$canske formacije
kako bi svatko mogao djelovati sa
slobodom i inicijativom,
individualno. Ti moguci susreti koje



spominjete zasigurno mogu biti
katkada korisni, i zapravo su se u
nekim prilikama i odrZali, posebice
kada su Papa ili biskupi bili ti koji su
preuzeli inicijativu.

U svakom sluc¢aju, mislim da uz
sastajanje na ove nacine, mi najcesce
provodimo dane izvrSavajuci svoje
svakodnevne aktivnosti: na radnom
mjestu, u Skoli, kulturi, poduzecu,
politici. Tamo, gdje vec rade katolici
razlicitih ,boja“ moZemo suradivati u
bezbrojnim evangelizacijskim
inicijativama: s otvorenim
ekumenskim duhom, rame uz rame s
ostalim krS¢anima, zajedno s
mnogim drugim ljudima dobre volje.

Slijedec¢a Crkvena sinoda bit ¢e
posvecena zvanjima mladih, temi
koja izaziva kontroverze vezano za
Opus Dei. Dobronamjerni
apostolski Zar moZzda je ,iznudio*
neke odluke za posvetiti se ili je
moZda pretvorio tu apostolsku



misiju u zadatak za kojeg treba
pokazati neke rezultate. Ako je to i
bio slucaj, kako bi mogli izbjeéi da
se takve stvari ponove? Bi li bilo
djelotvorno i¢i dalje od
prozelitizma i umjesto njega
promicati apostolat ,zaraznosti“
odnosno primjera?

Benedikt XVI. i Franjo su se obojica
pozivala na prozelitizam u
negativnom smislu kojeg je poprimio
u posljednje vrijeme, posebice u
ekumenskoj sferi, i objasnili su vrlo
dobro Sto je krS¢anski apostolat
uistinu. Naravno, smisao u kojem je
sveti Josemaria rabio izraz
»prozelitizam® nije bio negativan; on
je uvijek bio odlucan branitelj
slobode. Moguce je da suu
odredenim prilikama neki ljudi
pocinili pogrjeSke koje navodite.
Ovdje dolazi u sjecanje, izmedu
toliko prakti¢nih ocitovanja ljubavi
koju je sveti Josemaria imao prema
slobodi, maleni detalj, ali jedan kojeg



smatram vrlo znacajnim. Kada ga je
jedna majka zamolila da blagoslovi
dijete koje je nosila u svojoj utrobi,
blagoslov je bio ovaj: ,Neka budes
veliki prijatelj slobode.

Mozda bi cilj trebao biti da se
drugi zapitaju: ,,Odakle dolaze
radost i ljubav koju ti ljudi imaju?“

Zapravo, ne radi se toliko o ,,¢injenju
apostolata“ koliko o bivanju
apostolom. Stoga, ponavljam da je
davanje svjedoCanstva apsolutno
nuzno. Ali to ne iskljucuje vec
zahtijeva pozitivno prenoSenje
Evandelja, poziva da se slijedi Isusa
koji proizlazi iz stvarne ljubavi
prema drugima, te stoga s punim
postovanjem prema njihovoj
privatnosti i slobodi. U ovome, kao i
u svemu, Isusov primjer je blistav i
odlucujuci. Ne samo da je ,,proSao
zemljom Cineci dobro,“ vec je
takoder bio eksplicitan i vrlo izravan
u svojim konkretnim prijedlozima:



»Olijedi me,“ ,,Obratite se 1 vjerujte
Evandelju.©

Opus Dei je poznat prema svojoj
brizi za obrazovanje na svim
razinama i na svakom kontinentu.
Kako €ovjek moZe Zivjeti u svijetu
bez da postane svjetovan?
Ponekad, u pothvatima
poduzimanim od strane vjerskih
institucija, logika uspjeha postaje
kriterij i prioritet se daje
postizanju izvrsnosti ili opipljivim
zaslugama dodijeljenim prema
odredenom kriteriju. Kako osoba
moZe izbjeci zasjenjivanje izvorne
zadace koja se sastoji od sve boljeg
pokazivanja ljepote BoZjega lica?

Prije sam spomenuo opasnost
dijalektickih stereotipa. Mislim da
kada lJjudi iz Opusa Dei promoviraju
obrazovne centre ili Skole Zele da oni
budu izvrsni sa profesionalnog
stajaliSta, a istovremeno i da pruzaju
odli¢no kr$¢ansko obrazovanje,



uvijek postivajucdi slobodu studenata
i njihovih obitelji.

Ne samo da tada nema sukoba, vec
krs¢anski duh zahtijeva integraciju.
Gledano iz drugog ugla, pitanje je
potvrdivanja djelima Cinjenice da
bivanje krs¢aninom ne donosi sa
sobom nebrigu u odnosu na ljudsko
ponasanje, naprotiv.

Bojim se da se nisam dobro
izrazila. Ne radi se toliko o ,,ili, ili“
—ili ljudski uspjeh ili puStanje da
Bog zasja. Niti govorim konkretno
o0 apostolatima Djela. Zivimo u
okruZenju militantnog
sekularizma koje nas lako moZzZe
navesti na pomisao da je opasno
spominjati Boga i da je bolje
ostaviti ga pisanog malim slovima
ili ga dodavati kao uklonjivu
»haljepnicu.“ Kako se covjek moze
suoCiti s izazovom govorenja o
Bogu s prirodnoscu, sa Zarom, bez
kompleksa, kao o divnoj Ljubavi



koja uzdrzava nas Zivot i naSe
pothvate?

Sigurno da mozemo imati dojam
Zivljenja u nemirnim vremenima. Ali
takoder moZemo vidjeti i1 veliku Zelju
za promjenom. Nas se svijet, Cini se,
udaljava od Boga, ali nasuprot tome
se ipak osjeca tolika Zed za
duhovnim... BozZje djelovanje se
odvija danas i sada, u vremenima u
kojima nam je dano da Zivimo, i
nadam se da cemo se njemu i
otvoriti! Kada neki mislioci kazu da
su odnosi medu osobama u nasem
drustvu postali ,fluidni“i kada
ukazuju na brodolom na obalama
povrsnoga i prolaznog — to nas ne bi
smjelo ispunjati pesimizmom ili
ogorcenoscu, vec nas potaknuti da
joS marljivije Sirimo radost
Evandelja.

MozZda bi jedan od prvih koraka

mogao biti poci od pretpostavke da
brojnost nije toliko vazna koliko



milost. Ako Zivimo krsc¢anstvo u
manjini, ali s nepokolebljivom
vjerom zrna gorusicina...

Uvjeren sam da je jedan od vaznijih
izazova Crkve danas pruZanje nade
svakoj osobi a osobito najmladima,
obiteljima koji trpe zbog poteskoca ili
rastave, te Zrtvama siromastva (ne
samo materijalnog, vec toliko Cesto
izraZzenog i u osamljenosti ili
ispraznom Zivljenju).

Za suociti se s ovim izazovom, a S
obzirom na nasSa osobna ograniCenja
i grijehe, jedini nacin jest osjetiti
Isusov milosrdni pogled i zamoliti ga
da nas posalje donositi njegovu
Ljubav nasim suvremenicima.

Crkva je dodijelila Djelu status
osobne prelature na sluzbu
univerzalnoj Crkvi i partikularnim
crkvama. Ali ga se Cesto percipira
kao ,izvanbiskupijsku“ stvarnost.
Ako ¢emo posteno, mnogi svecenici
prelature nadoknaduju manjak



biskupijskih svecenika. Ali u
prakti¢nim relacijama, ¢injenica
da vjernici prelature primaju
krséansku formaciju u vlastitim
centrima, imaju vlastite
ispovjednike, vlastite apostolske
zadace, mozZe li ih to navesti da
Zive na marginama svakodnevnog
Zupnog Zivota? Kako se osoba
moZe suociti s izazovom bivanja
»Zivim kamenjem“ (integriranim,
ne samo dodanim) unutar
strukture Crkve?

Mozda na ovu temu, kada govorite
od Djelu, vi zapravo govorite o
sveCenicima Prelature ili
numerarijima. Ali ve¢ina vjernika
Opusa Dei su zapravo
supernumerariji koji aktivno
sudjeluju u Zivotu Zupe, unutar
svojih odgovornosti, Zonglirajuci
svoje profesionalne i obiteljske
odgovornosti. Nije uvijek
jednostavno naci vremena, ali svatko
¢ini ono Sto mozZe. S druge strane,



svecenici koji pripadaju Svecenickom
drustvu Svetoga KriZa su biskupijski
svecenici, u potpunosti ukljuceni u
pastoralne zadatke svojih biskupija.
Po mome misljenju, kako vrijeme
bude prolazilo, ovaj crkveni vid
njihovog djelovanja, koji danas
moZzda nije toliko dobro poznat, ¢e
postajati jasniji.

Ponekad ne uspijevamo vidjeti
Crkvu kao Otajstveno tijelo
Kristovo, te da svatko od nas sa
svojim pozivom doprinosi
bogatstvu milosti koje nam dolazi
kroz Opcinstvo svetih. Ali pitam se
nije li jos jedan od velikih izazova s
kojima se Crkva suocava taj da
Zupe trebaju biti viSe obogacene
karizmama Duha Svetoga. Mislim
da je potreban odredeni napor
kako bi se oboje ostvarilo.

U tom smislu, ono Sto nam moze
pomoci jest promjena stava. Umjesto
da vodimo rac¢una o tome Sto tko



radi, trebali bi zahvaliti Bogu Sto svi
zajedno radimo za Njega! U mom
prvom pismu kao Prelat, mislim da
sam bio jasan u ovom pogledu.
Napisao sam: ,,Zelim potaknuti neke
vjernike Prelature, suradnike i mlade
da slobodno i odgovorno suraduju na
poucavanju Katekizma, odrZavanju
bracnih tecajeva, radu Zupnih
socijalnih sluzbi ili drugim mjestima
gdje su potrebni, uvijek u skladu s
njihovim svjetovnim statusom 1
njihovim laikalnim mentalitetom. I
da ni na koji nacin ne ovise o
autoritetu Prelature. S druge strane,
Zelim takoder posebno spomenuti
muskarce i Zene vjernike koji su
toliko dobra ucinili, te i dalje Cine, za
Crkvu i za svijet. 'Tkogod ne ljubi i
Casti svecenicko znanje nije moj
prijatelj,' u€io nas je sveti Josemaria.
Uz to, radosno mislim na toliko, kako
redovnickih tako i biskupijskih
svecenika Cija su zvanja procvjetala
kroz njihovu povezanost s Djelom.*



Pada na pamet takoder nesto Sto
ljudi dovode u pitanje kada je rijec¢
0 Djelu, jedan vid pastoralne
prakse: ¢injenica da su muskarci i
Zene odvojeni, Sto moZe biti
ucinkovito i ponekad nuzno. Je li to
dio temeljne karizme Djela? Ne bi
li bilo neprirodno ne dopustati
nikakvih iznimaka? Izvana, to
moZe biti videno kao nesto Sto gusi
zdrave inicijative koje se prirodno
javljaju, ili koje pospjesuju
zbliZavanje mladih ljudi, ili
dijeljenje duhovnoga medu
supruznicima...

U Djelu, odvojenost muskaraca i Zena
ograniCena je na sredstva formacije,
na centre u kojima se ona pruZa, i na
organizaciju razlicitih apostolata. U
ovim slucajevima odvojenost jest dio
izvorne karizme koja je utemeljena
na iskustvenim pastoralnim
razlozima za takav pristup, iako
razumijem da neki ljudi ne dijele
takav pogled i preferiraju drugacije



nacine €injenja stvari koji su takoder
jednako legitimni. Osim ovih
sredstava formacije postoji mnogo
aktivnosti u kojima sudjeluju i
muskarci i Zene: teCajevi za bracne
parove ili zaruc¢nike, susreti za majke
i oCeve djece koja sudjeluju u
klubovima za mlade, inicijative u
Zupama u kojima djeluju svecenici
Prelature, itd. I tu nisu ukljucene
bezbrojne neformalne aktivnosti do
kojih dolazi kroz inicijativu i
kreativnost obitelji.

Po mome misljenju, ono $to je vazno
jest da supruznici prime formaciju
koja ¢e im pomo¢i ojacati njihove
brakove i njihove obitelji. To je svrha
pruzanja formacije koju nudi Djelo.

Zivimo u poprili¢no napetim i
turbulentnim vremenima. Pri
tome posebno mislim na mjesta
gdje je Crkva progonjena. Kako
moZemo odgovoriti na mucenistvo



tolike naSe brace i sestara koji
polaZu svoje Zivote za Krista?

Prije svega, prateci ih naSom
molitvom. Ne moZemo se naviknuti
na ovu vrstu vijesti koje se nazalost
dogadaju svakodnevno. Sveti
Josemaria, koji je duboko suosjecao
sa svime Sto je utjecalo na Crkvu,
osudio je ,urotu Sutnje“ koja je
opteretila progonjene krscane,
posebice one koji su u to vrijeme
Zivjeli iza Zeljezne zavjese. TraZio je
od ljudi u Djelu — a mislim da njegov
savjet vrijedi za sve katolike — da se
Sutnji suprostavimo s informacijama,
obznanjujuci ono Sto se dogada
progonjenim krs¢anima i pomazuci
im na koje god nacine mozZemao.
Informacija je kljuc jer
obznanjivanje stvarnosti nas moze
potaknuti na aktivnu i velikodusnu
pomoc.

Ponekad imamo osjecaj da Zivimo
u poludjelom svijetu. Sto ste



zatraZili od Gospe na svom
nedavnom putovanju u Fatimu?

U njezinoj majcinskoj prisutnosti
prosao sam kroz neke izazove ovoga
nasega svijeta, toliko sloZenog i
uzbudljivog. Zamolio sam je za
milost pronoSenja Evandelja do sviju
u njegovom izvorno Cistom obliku, te
istovremeno u njegovoj zracecoj
novosti. U kasnije poslanoj poruci
mojoj djeci napisao sam nesto Sto
mislim da moZe biti korisno: ,,Nas
poziv poziva svakoga od nas, s nasim
duhovnim i intelektualnim
resursima, s nasSim profesionalnim
vjeStinama ili Zivotnim iskustvima, te
takoder s nasim ogranicenjima i
nedostacima, da nastojimo vidjeti
kako moZemo sve viSe i viSe
suradivati u ogromnom zadatku
postavljanja Krista na vrhunac svih
ljudskih aktivnosti. Za to uciniti
trebamo duboko poznavanje
vremena u kojem Zivimo, njegovih
dinamika i potencijala, te takoder



ograniCenja i nepravdi, ponekad
ozbiljnih, koje ga pogadaju. Iznad
svega potrebno nam je osobno
jedinstvo s Isusom u molitvi i
sakramentima. Tako ¢emo biti u
mogucnosti ostati otvoreni
djelovanju Duha Svetoga kako bi, s
milosrdem, kucali na vrata srdaca
nasih suvremenika.

Mislim da ove rije¢i mogu biti
prikladan zakljucak naseg
razgovora u kojem bih rado
spomenula joS i viSe tema. Ali
moramo stati ovdje. Puno vam
hvala na vaSem vremenu i
iskrenim odgovorima, te takoder
Sto niste odbili nijedno od
neugodnih pitanja! Hvala vam Sto
ste nastojali, zajedno s nama,
graditi mostove.

Zahvaljujem i ja vama na vremenu
koje ste proveli sa mnom. Osim toga,
bilo je divno razgovarati u ozracju
slobode, otvorenosti i privrZzenosti



gdje uvijek ucimo jedni od drugih.
Zapravo sam sretan Sto ste me pitali
neka pitanja koja mogu biti naporna,
ali koja su mi dala priliku za osvrnuti
se na neke zanimljive tocke i koja su,
osim toga, bila motivirana iskrenom
zeljom za Sirenjem istine. Dok ovo
govorim, pada mi na pamet izraz iz
3. Ivanove poslanice: ,suradnici
istine,” kojeg je Joseph Ratzinger
odabrao kao svoj biskupski moto.

Hvala vam i na vasoj predanosti u
vodenju tisuca ljudi svih rasa i
staleZa u svijetu. Jer trebamo
nastaviti izgradivati obitelji, Crkvu
1 ovaj nas blagoslovljeni svijet s
radoscu Evandelja. Neka takoder i
svatko od nasih cCitatelja zamoli
Boga za snagu da vjerno ispuni
svoje poslanje i tako ¢emo svi izaci
kao pobjednici!




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/intervju-s-prelatom-
fernando-ocariz-alfayomega/
(31.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/intervju-s-prelatom-fernando-ocariz-alfayomega/
https://opusdei.org/hr-hr/article/intervju-s-prelatom-fernando-ocariz-alfayomega/
https://opusdei.org/hr-hr/article/intervju-s-prelatom-fernando-ocariz-alfayomega/

	„Možemo 'dotaknuti' živog Isusa u svim događajima svakodnevnog života“

