
opusdei.org

„Možemo 'dotaknuti'
živog Isusa u svim
događajima
svakodnevnog
života“

Intervju s Prelatom Opusa Dei
objavljen u „Alfa y Omega“ u
Španjolskoj. Razgovarala:
Teresa Guitierrez de Cabiedes

31.12.2017.

Običava prekrižiti ruke nakon čega
mu se lice raširi u osmijeh dok govori
nježno i s blagim humorom. Sa svoje



72 godine još uvijek ima dobar
backhand u tenisu. Njegov trijezan
izraz lica ublažava dubok, ali prijazan
pogled.

Nakon vašeg izbora za Prelata
Opusa Dei, ne znam trebam li vam
čestitati ili izraziti sućut zbog
tereta koji je pao na vaša ramena.
Kakav je osjećaj biti duhovni otac
tisućama ljudi iz cijeloga svijeta?

Iako sam svjestan svoje velike
odgovornosti, nisam njome
opterećen. Iznad svega, pomaže mi
znati da Bog, kada nekome daje
zadatak, posao kojeg treba odraditi,
također daje i milosti potrebne da ga
se izvrši.

Isto tako me tješi što mi je Sveti Otac
pokazao svoju bliskost i privrženost
na vrlo opipljiv način, kako u
trenutku kada sam imenovan
Prelatom tako i kasnije kada sam
imao priliku vidjeti ga. Uz to osjećam
se podupiran molitvom i



privrženošću tolikih ljudi. Sjećam se
pisma kojeg sam primio od jednog
dječaka koji je tada bio u bolnici, a
koji je rekao da svoje patnje
prikazuje za mene; i pisama potpore
tolikih vjernika Opusa Dei i drugih
ljudi. Time objašnjavam spokoj kojeg
sam imao tijekom ovih posljednjih
mjeseci.

Nakon vašeg izbora za Prelata, jesu
li vam vaši protivnici u tenisu
puštali da pobijedite?

Nadam se da ne; takvo nešto bih
odmah primjetio i igra bi izgubila
svoju zanimljivost.

Nedavno ste bili na svom prvom
pastoralnom putovanju u
Španjolsku kako bi posjetili
vjernike i prijatelje Opusa Dei.
Koju poruku ste htjeli prenijeti
tijekom tolikih osobnih susreta?

Tijekom ovog putovanja u Španjolsku
htio sam podsjetiti ljude da prije



svega, kao kršćani, trebamo staviti
Isusa u središte svoga života. Kao što
je Benedikt XVI. naglasio u svojoj
prvoj enciklici (riječi koje Papa
Franjo voli citirati), kršćanin ne
prianja uz ideju, niti uz nekakvu
doktrinu, već slijedi i ljubi osobu:
Krista Isusa.

To je ono na čemu sam htio inzistirati
tijekom ovog putovanja, stavljanje
naglaska na duh koji je vlastit Opusu
Dei: da smo pozvani unijeti Kristovo
milosrđe u naš svakodnevni život, u
našu obitelj, naš posao, odnose sa
svojim prijateljima.

U Španjolskoj je Opus Dei donio
velike duhovne i društvene
blagodati. Ali je također izazvao i
kontroverze. Mnogi ljudi su
pronašli Božje spasenje
zahvaljujući Djelovoj karizmi i
sretni su. Ali ima također ljudi koji
izjavljuju, neki čak i javno, da im je
njihovo vrijeme u Opusu Dei



nanijelo duboke rane. Postoje li
možda neke stvari koje nisu
najbolje učinjene?

Tijekom 22 godine koliko sam radio
rame uz rame s bivšim Prelatom don
Javierom, slušao sam kako je molio
oproštenje od onih koji su se osjećali
uvrijeđenima ili povrijeđenima zbog
ponašanja bilo koga od njegove
djece. I ja se pridružujem toj molbi
za oprost i svim svojim srcem želim
da te osobe budu izliječene od svojih
rana i da prevladaju svoju bol.

Sveti Josemaria je običavao reći da
osjeća veliku naklonost prema svakoj
osobi koja je prisustvovala
sredstvima formacije u Opusu Dei,
iako možda samo na neko vrijeme.
Zamislite njegovu naklonost prema
onima koji su uistinu pristupili Djelu.
Osjećao je duboko duhovno očinstvo
prema njima i nije nikada prestao
ljubiti ijedno svoje dijete ili brata.



Važno je o ovome razmišljati iz dvije
perspektive. S jedne strane, poruka
Opusa Dei jest put otvoren za slijediti
Krista. S druge, aktivnosti koje ljudi i
centri Djela izvršavaju su, kako je i
prirodno, pod utjecajem okolnosti i
načinu bivanja osoba uključenih u
njih. Sigurno je da će među tolikim
brojem ljudi i aktivnosti – svih sa
dobrim namjerama – doći do
pogrješaka, propusta, nepažnji ili
nesporazuma. Htio bih zamoliti
oprost za svakog pojedinog od njih.

Govorite o traženju oprosta. Jedan
od blagoslova katoličke vjere jest
taj da znamo da nas Božje milosrđe
prima natrag unatoč našim
pogrješkama. Čak i kada one
kaljaju njegovo Ime. Možda jedan
od najradosnijih trenutaka
posljednjih godina jest onaj kada je
sv. Ivan Pavao II. zatražio oprost u
ime svih vjernika univerzalne
Crkve za počinjene pogrješke.



Mišljenja sam da ne bi trebali
odvajati naš zahtjev za oprostom od
hvale koja pripada Bogu iz
zahvalnosti za mnoge darove koje
nam on u svome milosrđu
neprestano udjeljuje i koje nam
dolaze kroz ljudska sredstva koja na
taj način postaju sredstvo božanskog
djelovanja.

Sveti Ivan Pavao II. nam je cijelog
svog života davao divan primjer ove
dvije dimenzije koje bi uvijek trebali
imati na umu kada razmatramo
Božju veličinu usporedo s ljudskom
slabošću. To je ono što se dogodilo na
taj Dan oprosta kojeg je zatražio
tijekom Velikog jubileja 2000. I
Benedikt XVI. je također naglašavao
kako je oprost jedina sila koja može
nadvladati zlo, koja može promijeniti
svijet. Prije svega, trebamo tražiti
oprost od Boga. Ali naš život se
također treba sastojati od redovitog
traženja oprosta i opraštanja
drugima. Ovo ponavljamo svakoga



dana dok molimo Očenaš, ali
prečesto zaboravljamo to u praksi.
Istina je da moramo poštivati istinu,
da ne možemo tražiti oprost
indirektno ili nepravedno optužujući
druge nekom vrstom površnog
„meaculpizma.“ Ali opraštanje i
traženje oprosta su kršćanski stavovi
koji ne ponižavaju, već uzvišuju
osobu.

Kršćanstvo na Zapadu se trenutno
nalazi u „zimi duhovnih zvanja“
koja izaziva zabrinutost. Ali
postoje također i dokazi
nadolazećeg proljeća u Crkvi:
plodovi koji bude nadu u
zajednicama koje su sazrijele kroz
obnovljeno poučavanje vjere.
Izgleda da nas Duh Sveti potiče da
idemo dublje u našoj zahvalnosti
za ljubav Boga koji nam dolazi
ususret, koji ne zahtjeva da Ga
pridobijamo svojim zaslugama,
koji treba naše siromaštvo kako bi
na nas izlio svoju milost. Kako



netko u Opusu Dei danas živi i
naviješta ovaj odnos s Bogom?

Temelj duha Opusa Dei jest živa
svijest da smo djeca Božja. Sveti
Josemaria je u Prijatelji Božji
napisao: „Bog je Otac pun nježnosti,
beskonačne ljubavi. Obraćaj mu se s
'Oče' mnogo puta tijekom dana i reci
mu – sam, u svom srcu – da ga voliš,
da ga obožavaš, da se osjećaš
ponosnim i jakim jer si njegovo
dijete.“ Naviještanje našeg odnosa s
Bogom u Opusu Dei ima ovo žarište.
Kao što je sv. Ivan napisao “Gledajte
koliku nam je ljubav darovao Otac:
djeca se Božja zovemo, i jesmo.“

U ovom našem svijetu, toliko često
taocem kulture tuge, osjećati ovu
ljubav Oca čini se ključnim za živjeti
s nadom.

Uvijek, a na poseban način u ovim
vremenima, trebamo imati na umu
ovu čudesnu stvarnost jer će nam
pomoći nadvladati pesimizam koji



preuzima kontrolu kada smo suočeni
s problemima u životu, sa sviješću o
našim vlastitim nedostacima, s
poteškoćama evangelizacije, pa i sa
stanjem u svijetu.

Naš život nije romantičan roman već
više epska pjesma. Spoznaja da smo
djeca Božja pomaže nam živjeti s
pouzdanjem, zahvalnošću i radošću.
Poziva nas da ljubimo ovaj naš svijet
sa svim njegovim problemima i sa
svom njegovom ljepotom. Mir u
svijetu ovisi više o tome što svatko od
nas doprinosi u svakodnevnom
životu (smiješkom, opraštanjem,
nepridavanjem pažnje sebi samima)
nego na pregovorima između
nacionalnih država, koliko god nužni
i važni oni bili.

Od vašeg prvog pastoralnog pisma
kao Prelata inzistirate u velikoj
mjeri na važnosti stavljanja Isusa
Krista u središte vlastitoga života,
da trebamo iskusiti i uvijek iznova



proživljavati osobni susret s
Božjom ljubavlju. Samo kao
posljedica ovoga susreta može
niknuti kršćanski život i milost
preobilovati u Crkvi. Kako Opus
Dei namjerava navijestiti ovu
veliku radosnu vijest?

U osnovi, putem iskrenog
prijateljstva, od osobe do osobe, što
uvijek uzajamno obogaćuje. Za
evangelizaciju, ono nužno jest
vrijednost osobnog svjedočanstva i
dijeljenje vlastitog životnog iskustva:
to je mnogo učinkovitije od
teoretskih govora. Logično, to ne
isključuje razne osobne inicijative
koje uključuju evangelizaciju (škole,
zdravstvene ustanove, itd.). U
nekima od njih Prelatura preuzima
odgovornost za kršćansko
usmjerenje i duhovno vodstvo.

Opus Dei je rođen u Crkvi s
proročkim karakterom. Ipak, smrt
Osnivača dogodila se u vrijeme



prvih godina post-koncilskog
„tsunamija.“ Čini se sasvim
logičnim da se Djelo treba čvrsto
držati svojih temelja. Ali mogu li
postojati i neki znakovi
„ukopavanja“ od strane Djela pred
tolikim kaosom i zbunjenošću kroz
koju je Petrova lađa prošla i još
uvijek prolazi?

Vjernost Bogu jest jedna stvar koja je
uvijek sjala kroz dvadeset stoljeća
kršćanstva. Vjernost kršćanskoj vjeri,
što je vjernost Kristu, se uvijek
pokazala inovativnom, dinamičnom i
preobražavajućom. Mislim da je
istina, nakon II. vatikanskog sabora,
kada smo vidjeli rezultate
„hermeneutike puknuća“ (kako ju je
Benedikt XVI. u svom poznatom
govoru nazvao), da je iskušenje
„ukopavanja“ koje spominjete
postala stvarna mogućnost.

U svakom slučaju, radi se o
privremenim reakcijama koje je



potrebno nadvladati – kako
„puknuće“ tako i „ukopavanje.“ One
su rezultat popuštanja dijalektičkom,
političkom mentalitetu koji je stran
Crkvi jer dijeli i razbija jedinstvo. U
Crkvi nema, niti bi ikada trebalo biti,
strana ili stranaka, već jedinstvo
unutar legitimnog pluralizma.

Relativizam je uzrokovao opći
nered u našem dezorijentiranom
društvu. Djelo je poznato po svojoj
vjernosti i odanosti Crkvi i Papi.
Ovo može biti blagoslov u
turbulentnim vremenima.
Naglašavanje nauka usred oluja
pruža sigurnost; ali također može
dovesti i do žudnje da sve bude
„prema pravilima.“ Kako se može
uskladiti potpuna vjernost
božanskom zakonu s radosnom
slobodom djece Božje?

Mnogi problemi se javljaju kada
postavljamo nepotrebne dileme ili
ograničavamo stvarnost na



dijalektičke stereotipe. Vjernost ili
kreativnost, ortodoksnost ili sloboda,
nauk ili životno iskustvo... Mislim da
bi trebali živjeti sa cjelovitijim
stavom, što hoće reći, sa kršćanskim
stavom. Stvarnost ne dopušta
zatvoriti se unutar isključivih
kategorija. Od nas zahtjeva određeni
ekvilibrij, razmišljanje o stvarima,
sastavnu „cjelovitost“ koja u
konačnici biva vrlo pozitivna također
i u našim odnosima s drugima.

Vjernost doktrini smatram savršeno
kompatibilnom s otvorenošću prema
nadahnućima Duha. Povijest Crkve
to potvrđuje. Bez gubljenja svoga
identiteta, Crkva je trajno nova. U
ovom kontekstu smatram slobodu
duha važnom, pri čemu se ona očito
ne sastoji od odsutstva obveza ili
predanja, već radije od ljubavi. Radi
se o onome što je sv. Augustin mislio
pod svojom slavnom izrekom: „Ljubi
Boga i radi što hoćeš.“ Ili kako se sv.
Toma izrazio drugačijim riječima:



„Što više ljubavi osoba ima, toliko je
slobodnija.“

Onda kreativna vjernost znači
živjeti slobodu ljubavi, nastojeći se
otvoriti vječitoj novošću Duha.

Načini činjenja i naviještanja se
mijenjaju, ali jezgra, duh, ostaju isti.
Vjernost ne dolazi od mehaničkog
ponavljanja; ona se očituje kada
znamo kako primjeniti isti duh u
različitim okolnostima.

To ponekad podrazumijeva i čuvanje
slučajnog; ali u drugim slučajevima
znači mijenjati stvari. U ovom
slučaju, smireno razlučivanje i
otvorenost svjetlu Duha su ključni;
prije svega kako bi spoznali granice
(često ne tako vidljive) između
slučajnog i nužnog.

Još jedan rizik ustajale
doktrinarne revnosti u našoj Crkve
jest umnožavanje duša zarobljenih
u racionalizmu koji prezire bilo



kakvo emocionalno očitovanje
njihovog osobnog odnosa s Bogom
– kao da bi življenje iskrene vjere
moglo navesti na upadanje u
sentimentalizam. Kao fizičar, biste
li se usudili dati nam jednadžbu po
kojoj možemo rasti u ljubavi
prema Bogu?

Godine učenja teologije i bivanja u
blizini određenih osoba navele su me
da uvelike cijenim što svjetlo vjere
znači također i za korištenje razuma.
Ali uvijek bez podcjenjivanja
važnosti srca, emocija, koje su
duboko ljudske. Naš Bog nam je
uvijek blizu: u Euharistiji Isus čini
sebe veoma bliskim u intimnosti
našega srca.

Jedan od najprovokativnijih
izazova našeg vremena jest
obnavljanje plodne vrijednosti
tišine. Djelo je stručno u
formiranju kršćana pozvanih na
život u Božjoj prisutnosti usred



svijeta. Možda jedan od „prečaca“
za takvo činjenje jest savjet sv.
Josemarie da sebe stavimo u
Evanđelje, trajni izvor mudrosti i
mira, kao još jedan sudionik
događaja. Kako čovjek može
dotaknuti živog Isusa danas, sada?

Sveti Josemaria, kada nam je
savjetovao da se stavimo u scene
Evanđelja kao još jedna od osoba,
nam je prenosio svoje vlastito
iskustvo. Bog mu je udijelio živu
vjeru u Utjelovljenje iz koje je nikla
žarka ljubav prema našem
Gospodinu, za ići stopama njegovoga
života na zemlji i uzeti ga sebi za
uzor.

Isus, jer je Bog, kada je došao i živio
kao čovjek među nama, odrastao,
bivao odgajan, živio u obitelji, radio,
imao prijatelje, družio se sa svojim
susjedima, patio i plakao... pokazuje
nam vrijednost svega ljudskoga u
Božjim očima, i da naš svakodnevni



život ima, u jedinstvu s Njim,
božansku vrijednost.

Stoga, možemo „dodirnuti“ živoga
Isusa u svim situacijama
svakodnevnoga života. Iznad svega,
na onim privilegiranim „mjestima“
gdje je On prisutan: u maloj djeci; u
siromašnima, s kojima se na poseban
način htio poistovjetiti; u bolesnima,
u onima koje Papa naziva „patećim
tijelom Kristovim.“ I na intenzivniji
način, kako sam prije istaknuo, u
Euharistiji.

Opus Dei daje sliku snažnoga
jedinstva, što je hvale vrijedno. Ali
ponekad se čini da ne cijeni zdravu
samokritiku. Vaše prve pisane
riječi vjernicima Djela ukazale su
na sva dobra djela (i uistinu jesu
dobra!) koja ste svi zajedno učinili.
Pitam se slijedeće: Neće li možda
govorenje samo o dobrome i
idealnome (pri čemu razumijem da
je potrebno to činiti) možda



stvoriti plodno tlo za divljenje
samima sebi ili usmjeriti vjernike
prema idealizmu brkanja onoga
što osoba želi biti (božanska
karizma) s onim što osoba zapravo
čini (tako često, loša ljudska
izvedba).

Divljenje samome sebi jest stalna
opasnost za one koji žele biti dobri. I
u Opusu Dei, kao i svi ostali, također
moramo biti budni i čuvati se od ove
opasnosti. Kao što sam prije rekao,
blisko sam surađivao s biskupom
Javierom Echevarriom više od
dvadeset godina. On nam je običavao
ponavljati da ljudi u Djelu nisu, niti
bi se tako trebali osjećati, ništa
boljim od svih ostalih, da smo svi
sposobni za bilo koje zlo djelo.

Ali poniznost na osobnoj razini nije
dovoljna. Postoji također i
kolektivna, institucionalna poniznost
koja se očituje na različite načine: u
načinu na koji govorimo, u iskrenom



divljenju koje imamo prema
drugima, i tako dalje. Zato, kada
priznajemo dobre stvari koje su
učinjene, je to s ciljem davanja slave
Bogu koji je taj koji nam ih
omogućava, a ne da sebi čestitamo.
Molim Boga da nas oslobodi od
hvaljenja samih sebe – nečega na što
nas je don Javier često upozoravao,
kao i sv. Josemaria.

U tom smislu, uvijek sam smatrala
srcu veoma dragim izraz kojeg je
koristio kada je govorio o Opusu
Dei kao o „djeliću“ Crkve. Duhovne
obitelji oblikovane unutar Crkve
po nadahnuću Duha Svetoga
katkada su izložene riziku. Odakle
ja dolazim to se naziva „ne vidjeti
dalje od svoga nosa,“ ili drugim
riječima, življenja određenog
kratkovidnog „kulta“ prema samoj
instituciji, ili njezinim karizmama,
ili njezinom osnivaču. Kako osoba
može izbjeći promoviranje
vlastitog brenda, i umjesto toga



staviti Boga i jedinstvo Crkve na
prvo mjesto?

Taj izraz „djelić“ Crkve je od svetog
Josemarie koji je imao naviku
korištenja tipične umanjenice svoga
aragonaškog podrijetla za izraziti ton
pun privrženosti kojim se izražavao.
Kušnja spominjanja samog sebe je
stalno svugdje prisutna. Često se
očituje kroz pretjerani entuzijazam
ili nepriznavanje drugih stvarnosti,
ili je plod taštine. Sveti Josemaria je
nastojao spriječiti tu opasnost često
nas podsjećajući da Djelo postoji
samo kako bi služilo Crkvi na način
na koji Crkva želi da joj se služi. Ako
je služenje Crkvi – nužan izraz naše
ljubavi prema Kristu – trajna
stvarnost u životu svakoga od nas,
tada smo na pravome putu.

Ponekad se pitam zašto se molimo
za jedinstvo među kršćanima, a
zaboravljamo na jedinstvo unutar
same Crkve. Evo primjera: obitelj



je jedna od najvećih žrtava u
našem društvu i, nažalost, također
unutar Crkve. U Španjolskoj, ako
imate mnogobrojnu obitelj, često
vas pitaju: „Opus ili Kikovi?“ Kako
možemo, ostajući vjerni
primljenim darovima, naučiti
ljubiti bogatstvo drugih kao plod
Božjeg raznolikog načina
djelovanja?

Za ljubiti je najprije potrebno
poznavati. Mnoge podjele i
nesporazumi u Crkvi proizlaze iz
nedostatka znanja. I uglavnom ih se
rješava spoznavanjem stvarnosti,
prave situacije.

Štoviše, ljubiti Krista znači ljubiti
svakoga, a na poseban način one koji
na ovaj ili onaj način posvećuju svoje
živote širenju Evanđelja. Radost je
također istinski most koji ujedinjuje
ljude, pomažući im nadvladati
njihove razlike.



Vezano za bolje upoznavanje jedni
drugih (prije svega onih koji dijele
našu vjeru), što je s organizacijom
nekih zajedničkih pothvata?
Primjerice, što bi se dogodilo ako
bi obiteljski događaj organizirali
neokatekumeni i vjernici Opusa
Dei? Ili ako bi mladi iz Zajedništva
(Communion) i Oslobođenja
sudjelovali na UNIV kongresu? Ili
ako bi vi organizirali
međureligijski susret, rame uz
rame s fokolarima?

Mi katolici se izlažemo riziku, kako je
Papa Franjo istaknuo, reduciranja
apostolata na strukture, aktivnosti ili
događaje koji često nisu posebno
učinkoviti za dopiranje do srdaca i
umova onih koji ne poznaju Krista.

Ono što je nužno u Djelu jest
pružanje dobre kršćanske formacije
kako bi svatko mogao djelovati sa
slobodom i inicijativom,
individualno. Ti mogući susreti koje



spominjete zasigurno mogu biti
katkada korisni, i zapravo su se u
nekim prilikama i održali, posebice
kada su Papa ili biskupi bili ti koji su
preuzeli inicijativu.

U svakom slučaju, mislim da uz
sastajanje na ove načine, mi najčešće
provodimo dane izvršavajući svoje
svakodnevne aktivnosti: na radnom
mjestu, u školi, kulturi, poduzeću,
politici. Tamo, gdje već rade katolici
različitih „boja“ možemo surađivati u
bezbrojnim evangelizacijskim
inicijativama: s otvorenim
ekumenskim duhom, rame uz rame s
ostalim kršćanima, zajedno s
mnogim drugim ljudima dobre volje.

Slijedeća Crkvena sinoda bit će
posvećena zvanjima mladih, temi
koja izaziva kontroverze vezano za
Opus Dei. Dobronamjerni
apostolski žar možda je „iznudio“
neke odluke za posvetiti se ili je
možda pretvorio tu apostolsku



misiju u zadatak za kojeg treba
pokazati neke rezultate. Ako je to i
bio slučaj, kako bi mogli izbjeći da
se takve stvari ponove? Bi li bilo
djelotvorno ići dalje od
prozelitizma i umjesto njega
promicati apostolat „zaraznosti“
odnosno primjera?

Benedikt XVI. i Franjo su se obojica
pozivala na prozelitizam u
negativnom smislu kojeg je poprimio
u posljednje vrijeme, posebice u
ekumenskoj sferi, i objasnili su vrlo
dobro što je kršćanski apostolat
uistinu. Naravno, smisao u kojem je
sveti Josemaria rabio izraz
„prozelitizam“ nije bio negativan; on
je uvijek bio odlučan branitelj
slobode. Moguće je da su u
određenim prilikama neki ljudi
počinili pogrješke koje navodite.
Ovdje dolazi u sjećanje, između
toliko praktičnih očitovanja ljubavi
koju je sveti Josemaria imao prema
slobodi, maleni detalj, ali jedan kojeg



smatram vrlo značajnim. Kada ga je
jedna majka zamolila da blagoslovi
dijete koje je nosila u svojoj utrobi,
blagoslov je bio ovaj: „Neka budeš
veliki prijatelj slobode.“

Možda bi cilj trebao biti da se
drugi zapitaju: „Odakle dolaze
radost i ljubav koju ti ljudi imaju?“

Zapravo, ne radi se toliko o „činjenju
apostolata“ koliko o bivanju
apostolom. Stoga, ponavljam da je
davanje svjedočanstva apsolutno
nužno. Ali to ne isključuje već
zahtijeva pozitivno prenošenje
Evanđelja, poziva da se slijedi Isusa
koji proizlazi iz stvarne ljubavi
prema drugima, te stoga s punim
poštovanjem prema njihovoj
privatnosti i slobodi. U ovome, kao i
u svemu, Isusov primjer je blistav i
odlučujući. Ne samo da je „prošao
zemljom čineći dobro,“ već je
također bio eksplicitan i vrlo izravan
u svojim konkretnim prijedlozima:



„Slijedi me,“ „Obratite se i vjerujte
Evanđelju.“

Opus Dei je poznat prema svojoj
brizi za obrazovanje na svim
razinama i na svakom kontinentu.
Kako čovjek može živjeti u svijetu
bez da postane svjetovan?
Ponekad, u pothvatima
poduzimanim od strane vjerskih
institucija, logika uspjeha postaje
kriterij i prioritet se daje
postizanju izvrsnosti ili opipljivim
zaslugama dodijeljenim prema
određenom kriteriju. Kako osoba
može izbjeći zasjenjivanje izvorne
zadaće koja se sastoji od sve boljeg
pokazivanja ljepote Božjega lica?

Prije sam spomenuo opasnost
dijalektičkih stereotipa. Mislim da
kada ljudi iz Opusa Dei promoviraju
obrazovne centre ili škole žele da oni
budu izvrsni sa profesionalnog
stajališta, a istovremeno i da pružaju
odlično kršćansko obrazovanje,



uvijek poštivajući slobodu studenata
i njihovih obitelji.

Ne samo da tada nema sukoba, već
kršćanski duh zahtijeva integraciju.
Gledano iz drugog ugla, pitanje je
potvrđivanja djelima činjenice da
bivanje kršćaninom ne donosi sa
sobom nebrigu u odnosu na ljudsko
ponašanje, naprotiv.

Bojim se da se nisam dobro
izrazila. Ne radi se toliko o „ili, ili“
– ili ljudski uspjeh ili puštanje da
Bog zasja. Niti govorim konkretno
o apostolatima Djela. Živimo u
okruženju militantnog
sekularizma koje nas lako može
navesti na pomisao da je opasno
spominjati Boga i da je bolje
ostaviti ga pisanog malim slovima
ili ga dodavati kao uklonjivu
„naljepnicu.“ Kako se čovjek može
suočiti s izazovom govorenja o
Bogu s prirodnošću, sa žarom, bez
kompleksa, kao o divnoj Ljubavi



koja uzdržava naš život i naše
pothvate?

Sigurno da možemo imati dojam
življenja u nemirnim vremenima. Ali
također možemo vidjeti i veliku želju
za promjenom. Naš se svijet, čini se,
udaljava od Boga, ali nasuprot tome
se ipak osjeća tolika žeđ za
duhovnim... Božje djelovanje se
odvija danas i sada, u vremenima u
kojima nam je dano da živimo, i
nadam se da ćemo se njemu i
otvoriti! Kada neki mislioci kažu da
su odnosi među osobama u našem
društvu postali „fluidni“ i kada
ukazuju na brodolom na obalama
površnoga i prolaznog – to nas ne bi
smjelo ispunjati pesimizmom ili
ogorčenošću, već nas potaknuti da
još marljivije širimo radost
Evanđelja.

Možda bi jedan od prvih koraka
mogao biti poći od pretpostavke da
brojnost nije toliko važna koliko



milost. Ako živimo kršćanstvo u
manjini, ali s nepokolebljivom
vjerom zrna gorušičina...

Uvjeren sam da je jedan od važnijih
izazova Crkve danas pružanje nade
svakoj osobi a osobito najmlađima,
obiteljima koji trpe zbog poteškoća ili
rastave, te žrtvama siromaštva (ne
samo materijalnog, već toliko često
izraženog i u osamljenosti ili
ispraznom življenju).

Za suočiti se s ovim izazovom, a s
obzirom na naša osobna ograničenja
i grijehe, jedini način jest osjetiti
Isusov milosrdni pogled i zamoliti ga
da nas pošalje donositi njegovu
Ljubav našim suvremenicima.

Crkva je dodijelila Djelu status
osobne prelature na službu
univerzalnoj Crkvi i partikularnim
crkvama. Ali ga se često percipira
kao „izvanbiskupijsku“ stvarnost.
Ako ćemo pošteno, mnogi svećenici
prelature nadoknađuju manjak



biskupijskih svećenika. Ali u
praktičnim relacijama, činjenica
da vjernici prelature primaju
kršćansku formaciju u vlastitim
centrima, imaju vlastite
ispovjednike, vlastite apostolske
zadaće, može li ih to navesti da
žive na marginama svakodnevnog
župnog života? Kako se osoba
može suočiti s izazovom bivanja
„živim kamenjem“ (integriranim,
ne samo dodanim) unutar
strukture Crkve?

Možda na ovu temu, kada govorite
od Djelu, vi zapravo govorite o
svećenicima Prelature ili
numerarijima. Ali većina vjernika
Opusa Dei su zapravo
supernumerariji koji aktivno
sudjeluju u životu župe, unutar
svojih odgovornosti, žonglirajući
svoje profesionalne i obiteljske
odgovornosti. Nije uvijek
jednostavno naći vremena, ali svatko
čini ono što može. S druge strane,



svećenici koji pripadaju Svećeničkom
društvu Svetoga Križa su biskupijski
svećenici, u potpunosti uključeni u
pastoralne zadatke svojih biskupija.
Po mome mišljenju, kako vrijeme
bude prolazilo, ovaj crkveni vid
njihovog djelovanja, koji danas
možda nije toliko dobro poznat, će
postajati jasniji.

Ponekad ne uspijevamo vidjeti
Crkvu kao Otajstveno tijelo
Kristovo, te da svatko od nas sa
svojim pozivom doprinosi
bogatstvu milosti koje nam dolazi
kroz Općinstvo svetih. Ali pitam se
nije li još jedan od velikih izazova s
kojima se Crkva suočava taj da
župe trebaju biti više obogaćene
karizmama Duha Svetoga. Mislim
da je potreban određeni napor
kako bi se oboje ostvarilo.

U tom smislu, ono što nam može
pomoći jest promjena stava. Umjesto
da vodimo računa o tome što tko



radi, trebali bi zahvaliti Bogu što svi
zajedno radimo za Njega! U mom
prvom pismu kao Prelat, mislim da
sam bio jasan u ovom pogledu.
Napisao sam: „Želim potaknuti neke
vjernike Prelature, suradnike i mlade
da slobodno i odgovorno surađuju na
poučavanju Katekizma, održavanju
bračnih tečajeva, radu župnih
socijalnih službi ili drugim mjestima
gdje su potrebni, uvijek u skladu s
njihovim svjetovnim statusom i
njihovim laikalnim mentalitetom. I
da ni na koji način ne ovise o
autoritetu Prelature. S druge strane,
želim također posebno spomenuti
muškarce i žene vjernike koji su
toliko dobra učinili, te i dalje čine, za
Crkvu i za svijet. 'Tkogod ne ljubi i
časti svećenićko znanje nije moj
prijatelj,' učio nas je sveti Josemaria.
Uz to, radosno mislim na toliko, kako
redovničkih tako i biskupijskih
svećenika čija su zvanja procvjetala
kroz njihovu povezanost s Djelom.“



Pada na pamet također nešto što
ljudi dovode u pitanje kada je riječ
o Djelu, jedan vid pastoralne
prakse: činjenica da su muškarci i
žene odvojeni, što može biti
učinkovito i ponekad nužno. Je li to
dio temeljne karizme Djela? Ne bi
li bilo neprirodno ne dopuštati
nikakvih iznimaka? Izvana, to
može biti viđeno kao nešto što guši
zdrave inicijative koje se prirodno
javljaju, ili koje pospješuju
zbližavanje mladih ljudi, ili
dijeljenje duhovnoga među
supružnicima...

U Djelu, odvojenost muškaraca i žena
ograničena je na sredstva formacije,
na centre u kojima se ona pruža, i na
organizaciju različitih apostolata. U
ovim slučajevima odvojenost jest dio
izvorne karizme koja je utemeljena
na iskustvenim pastoralnim
razlozima za takav pristup, iako
razumijem da neki ljudi ne dijele
takav pogled i preferiraju drugačije



načine činjenja stvari koji su također
jednako legitimni. Osim ovih
sredstava formacije postoji mnogo
aktivnosti u kojima sudjeluju i
muškarci i žene: tečajevi za bračne
parove ili zaručnike, susreti za majke
i očeve djece koja sudjeluju u
klubovima za mlade, inicijative u
župama u kojima djeluju svećenici
Prelature, itd. I tu nisu uključene
bezbrojne neformalne aktivnosti do
kojih dolazi kroz inicijativu i
kreativnost obitelji.

Po mome mišljenju, ono što je važno
jest da supružnici prime formaciju
koja će im pomoći ojačati njihove
brakove i njihove obitelji. To je svrha
pružanja formacije koju nudi Djelo.

Živimo u poprilično napetim i
turbulentnim vremenima. Pri
tome posebno mislim na mjesta
gdje je Crkva progonjena. Kako
možemo odgovoriti na mučeništvo



tolike naše braće i sestara koji
polažu svoje živote za Krista?

Prije svega, prateći ih našom
molitvom. Ne možemo se naviknuti
na ovu vrstu vijesti koje se nažalost
događaju svakodnevno. Sveti
Josemaria, koji je duboko suosjećao
sa svime što je utjecalo na Crkvu,
osudio je „urotu šutnje“ koja je
opteretila progonjene kršćane,
posebice one koji su u to vrijeme
živjeli iza Željezne zavjese. Tražio je
od ljudi u Djelu – a mislim da njegov
savjet vrijedi za sve katolike – da se
šutnji suprostavimo s informacijama,
obznanjujući ono što se događa
progonjenim kršćanima i pomažući
im na koje god načine možemo.
Informacija je ključ jer
obznanjivanje stvarnosti nas može
potaknuti na aktivnu i velikodušnu
pomoć.

Ponekad imamo osjećaj da živimo
u poludjelom svijetu. Što ste



zatražili od Gospe na svom
nedavnom putovanju u Fatimu?

U njezinoj majčinskoj prisutnosti
prošao sam kroz neke izazove ovoga
našega svijeta, toliko složenog i
uzbudljivog. Zamolio sam je za
milost pronošenja Evanđelja do sviju
u njegovom izvorno čistom obliku, te
istovremeno u njegovoj zračećoj
novosti. U kasnije poslanoj poruci
mojoj djeci napisao sam nešto što
mislim da može biti korisno: „Naš
poziv poziva svakoga od nas, s našim
duhovnim i intelektualnim
resursima, s našim profesionalnim
vještinama ili životnim iskustvima, te
također s našim ograničenjima i
nedostacima, da nastojimo vidjeti
kako možemo sve više i više
surađivati u ogromnom zadatku
postavljanja Krista na vrhunac svih
ljudskih aktivnosti. Za to učiniti
trebamo duboko poznavanje
vremena u kojem živimo, njegovih
dinamika i potencijala, te također



ograničenja i nepravdi, ponekad
ozbiljnih, koje ga pogađaju. Iznad
svega potrebno nam je osobno
jedinstvo s Isusom u molitvi i
sakramentima. Tako ćemo biti u
mogućnosti ostati otvoreni
djelovanju Duha Svetoga kako bi, s
milosrđem, kucali na vrata srdaca
naših suvremenika.

Mislim da ove riječi mogu biti
prikladan zaključak našeg
razgovora u kojem bih rado
spomenula još i više tema. Ali
moramo stati ovdje. Puno vam
hvala na vašem vremenu i
iskrenim odgovorima, te također
što niste odbili nijedno od
neugodnih pitanja! Hvala vam što
ste nastojali, zajedno s nama,
graditi mostove.

Zahvaljujem i ja vama na vremenu
koje ste proveli sa mnom. Osim toga,
bilo je divno razgovarati u ozračju
slobode, otvorenosti i privrženosti



gdje uvijek učimo jedni od drugih.
Zapravo sam sretan što ste me pitali
neka pitanja koja mogu biti naporna,
ali koja su mi dala priliku za osvrnuti
se na neke zanimljive točke i koja su,
osim toga, bila motivirana iskrenom
željom za širenjem istine. Dok ovo
govorim, pada mi na pamet izraz iz
3. Ivanove poslanice: „suradnici
istine,“ kojeg je Joseph Ratzinger
odabrao kao svoj biskupski moto.

Hvala vam i na vašoj predanosti u
vođenju tisuća ljudi svih rasa i
staleža u svijetu. Jer trebamo
nastaviti izgrađivati obitelji, Crkvu
i ovaj naš blagoslovljeni svijet s
radošću Evanđelja. Neka također i
svatko od naših čitatelja zamoli
Boga za snagu da vjerno ispuni
svoje poslanje i tako ćemo svi izaći
kao pobjednici!



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/intervju-s-prelatom-
fernando-ocariz-alfayomega/

(31.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/intervju-s-prelatom-fernando-ocariz-alfayomega/
https://opusdei.org/hr-hr/article/intervju-s-prelatom-fernando-ocariz-alfayomega/
https://opusdei.org/hr-hr/article/intervju-s-prelatom-fernando-ocariz-alfayomega/

	„Možemo 'dotaknuti' živog Isusa u svim događajima svakodnevnog života“

