opusdei.org

Idi pa i ti Cini tako
(V): Zahvalna djeca

IzvjeSca o stvaranju u Postanku
uvode tri najosnovnija
covjekova odnosa: s Bogom, s
njegovim bliznjim i sa zemljom.
Crkva poziva krscane da ih
uzmu kao polazisSte u
oblikovanju drustva, brizi za
stvoreno i doprinosu opcem
dobru.

2.08.2024.

Stvoriteljev dizajn



PocCetak Knjige Postanka naglasava
BoZju univerzalnu i neogranicenu
moc: samo On ima apsolutnu vlast
nad svim stvarima i Koristi je kako bi
stvorio zZivot. U kontekstu stvaranja,
Bog prvom ljudskom paru,
stvorenom na njegovu sliku i priliku,
povjerava zadatak da pokore Zemlju
iimaju vlast nad svim Zivim
stvorenjima (usp. Post 1,26-29).
Hebrejska rijec "slika" koriStena u
tekstu znacila je kip, skulpturu ili
prikaz, a takoder se odnosila na slike
bogova koji su upravljali hramovima
(usp. Ez 7,20; 16,17; 2 Kraljevima
11,18; Br. 33:52). Sli¢no tome, kao Sto
su tadasnji kraljevi podizali svoje
slike kako bi oznacili svoju vlast u
dalekim zemljama, Adam je
postavljen na zemlju kao slika Boga i
predstavnik njegove suverenosti.

U drugom izvjeStaju Adam dobiva
zadatak da imenuje zivotinje.
Imenovanje necCega podrazumijeva
podvrgavanje imenovanog predmeta



poretku koji odreduje, u odredenom
smislu, mjesto koje on treba
zauzimati u svijetu. Adam sudjeluje u
BoZjem boZanskom autoritetu i
imenovan je njegovim
predstavnikom na zemlji, koji vlada
u ime bozanskog vladara. Bog pak
prihvaca imena koja Adam daje
svojim stvorenjima. Dakle, Covjek
vrsi vlast nad stvorenim, a ova
vladavina znaci da je sudbina
svemira povezana s ljudskom
slobodom, prema Stvoriteljevom
nacrtu.

Prica o stvaranju i ¢injenica da
Covjekova vlast ovisi o Bozjoj 1
sudjeluje u njoj mogu izgledati kao
slucajne trivijalnosti, nevazne u
krs¢anskom svakodnevnom Zivotu.
Ali ,u izraelskom ispovijedanju vjere,
potvrditi da je Bog Stvoritelj ne znaci
samo izrazavanje teorijskog
uvjerenja, vec takoder shvacanje
izvornog opsega Gospodinovog
besplatnog i milosrdnog djelovanja u



korist Covjeka. Zapravo, Bog
slobodno daje postojanje i Zivot
svemu Sto postoji.” [1] Nacelo
bozanskog stvaranja svih stvari,
oCitovano mnogo puta u Svetom
pismu (osobito u Knjizi Postanka)
daje nam kljuc za razumijevanje
stvarnosti i djelovanje u skladu s tim:
Zivimo u neprestanoj zahvalnosti,
koja proizlazi iz besplatnosti BoZje
ljubavi.

,Hvala ti, Oc¢e”

Zahvalnost se sastoji od raspoloZenja
volje da se primljeno dobro prepozna
1 uzvrati. Osim osjecaja zahvalnosti
ili priznanja, to znaci praktican
odgovor rijeCima ili djelima. Stoga
zahvalnost podrazumijeva
perspektivu koja je sposobna
prepoznati primljenu Korist i, u isto
vrijeme, radnje koje izrazavaju to
priznanje.

Evandelje nam prikazuje nekoliko
ljudi koji su iskazivali Isusovu



dobrotu, od onih koji su se brinuli za
njegovu obitelj u Betlehemu (pastiri i
kraljevi) do onih koji su mu olaksali
teret na Kalvariji (Simun Cirenac,
dobri razbojnik, Josip iz Arimateje i
Nikodem, Zene koje prate Mariju...).
Svaki od njih dobio je zahvalan
pogled, osmijeh ili rijeci zahvalnosti
od naSeg Gospodina.

Ono ,hvala" koje najsnaznije
odzvanja u Evandelju je ono koje je
Isus uputio svom Ocu: ,Zahvaljujem
ti, OCe, Gospodaru neba i zemlje, Sto
si ovo sakrio od mudrih i u€enih, a
objavio malenima” (Mt 11,25).
»Stvari” o kojima Isus govori su
znanje o Bogu i svijetu, i On nas
njima poucava. BozZja mudrost je
dostupna svakome. ,Maleni”, ljudi
koji na svijet gledaju jednostavno i
bez predrasuda, znaju da su sve
dobili od Boga i lakSe to razumiju.

Zahvalne oc€ii srca



Kao Sto nas podsjeca Kompendij
socijalnog nauka Crkve, ,stav koji
mora karakterizirati nacin na koji
Covjek djeluje u odnosu na stvoreno
u biti je stav zahvalnosti i cijenjenja;
svijet, naime, otkriva otajstvo Boga
koji ga je stvorio i odrzava. [...] Svijet
se Covjeku predstavlja pred ofima
kao dokaz Boga, mjesto gdje se
razvija njegova stvaralacka,
providnosna i otkupiteljska moc.”[2]

Krs¢anska djela ukorijenjena su u
prihvacanju BoZjih darova sa
zahvalno$c¢u zbog nase vjere u
stvaranje i zahvalnog pogleda.
Slobodni smo i svaka osoba moze
izabrati hoce li odbaciti ili prihvatiti
BoZju mo¢, zanijekati njegovu vlast
ili Ga Stovati i vidjeti stvarnost kao
dar. Prvi pristup smatra stvorene
stvari predmetima kojima se moze
manipulirati i koje se proizvoljno
posjeduje, dok ih drugi prima, divi
im se, razumije, uziva i dijeli ih.
Iznad svega, drugi pristup upucuje



stvari Bogu jer one dolaze od Njega.
Svaka Jjudska odluka, bez obzira
koliko sitna ili naizgled nebitna, na
kraju ukljucuje odbacivanje ili
prihvacanje BozZjih darova sa
zahvalnoscu.

Mogli bismo se pozvati na bezbroj
svakodnevnih primjera: slavljenje
posebne prigode s obitelji i
prijateljima, postizanje profesionalne
prekretnice, iskustvo neceg novog,
dijeljenje talenta... Sva stvarnost,
ukljuCujuci materijalni svemir i nase
odnose s drugima, bozanski je dar.

Zahvalno prihvacanje ovih darova
vidi se na poseban nacin kada
prihvac¢amo i pozdravljamo druge
kao darove: ,Stvoreni na sliku i
priliku BozZju (usp. Post 1,26), i
ucinjeni vidljivi u svemiru da Zive u
drustvu (usp. Post 2,20.23) 1 vrsi vlast
nad zemljom (usp. Post 1,26.28-30),
ljudska je osoba zbog toga od samog
pocetka pozvana na Zivot u drustvu:



'‘Bog je uclinio, nije stvorio Covjeka
kao usamljeno bice, vec je Zelio da
bude drustveno bice. Drustveni Zivot
stoga nije Covjeku izvanjski: on mozZe
samo rasti i ostvarivati svoje zvanje u
odnosu s drugima.'”’[3] Kada sa
zahvalno$cu prihva¢amo druge,
nuzno se brinemo za njih, Sto -
izmedu ostalog — znaci nastojati
pridonijeti opéem dobru.

Docekajte druge kao darove: poziv
na opce dobro

Papa Franjo nas podsjeca da je
cjelovita ekologija — koncept usko
povezan s brigom za stvoreno,
shvaceno ne samo kao prirodni
svijet, nego i kao ljudsko drustvo -
kljuc¢na za opce dobro. Ovo nacelo
ima srediSnju i objedinjujucu ulogu u
drusStvenoj etici. NaSa predanost
oCuvanju i brizi za stvoreno bit cCe
iskrenija ako je usmjerena prema
izgradnji opceg dobra, koje je ,,zbir
druStvenih uvjeta koji omogucuju



ljudima, bilo kao grupama ili
pojedincima, da potpunije postignu
svoje ispunjenje i lakSe”[4] ili,
drugim rije¢ima, cjelovit i odrziv
ljudski razvoj.

Kao krscani, kada vidimo druge ljude
u potrebi ili primijetimo probleme u
nasoj zajednici, trebali bismo osjetiti
poriv da odgovorimo. Pozvani smo
biti odgovorni i velikodus$ni, istinski
traziti dobro svih ljudi. Ideal opceg
dobra nije nejasna apstrakcija: on je
poziv svima u drustvu da gledaju
dalje od vlastitih interesa i suraduju
prema svojim osobnim
sposobnostima. To znaci gledati dalje
od onoga Sto bi bilo “dobro za mene”,
gledati do horizonta osvijetljenog
milosrdem, kroz otvorenost prema
drugima i Zelju za uskladivanjem
razli¢itih dimenzija (obiteljske,
druStvene, politicke, kulturne,
tehnicke, itd.) naSeg kompleksnog
drustva.



U osnovi ove perspektive je svijest o
beskrajnom dostojanstvu svake
ljudske osobe, bez obzira na
okolnosti u kojima se nalazi. Red
stvari mora biti podreden poretku
osoba, a ne obrnuto, kako je Isus
implicirao kada je rekao da je subota
stvorena za Covjeka, a ne Covjek radi
subote (usp. Mk 2,27). Ovaj red,
utemeljen na istini i potaknut
milosrdem, ocrtava primarni cilj
opceg dobra: drustvo koje nastoji
sluZiti ljudima na svim razinama.

Jedna manifestacija ovog izazova
moZe se vidjeti u utjecaju
tehnologije. Ne moZemo zanemariti
znakove vremena: drustveni odnosi
su sve sloZeniji, zbog lakoce i brzine
komunikacije i prijevoza (da
navedem samo dva primjera) te
novih zivotnih stilova i oblika
meduljudskih kontakata koje sa
sobom donose. TehnoloSke promjene
donekle su dvosmislene, jer opc¢i
napredak moze i¢i ruku pod ruku s



potencijalnim rizicima za ljudsko
dostojanstvo 1 razvoj. Inovacije mogu
dovesti do solidarnosti i pozitivnih
drusStvenih inicijativa ili tragi¢nih
sukoba 1 podjela, ovisno o tome kako
se koriste. Mogu pomoci ljudima da
se ponovno povezu ili stvore
povrsnije odnose; dovesti do ucenja
ili ovisnosti; olaksati iskoriStavanje ili
prilike za razvoj. Pozdravljati
stvaranje u ovom kontekstu znaci
Cuvati poStovanje prema osobi kao
takvoj, kako u ciljevima takoiu
sredstvima, te biti voden eti¢kim
nacelima, a ne pukom ucinkovitosc¢u.

Izgradnja opéeg dobra u
zajedniStva

Svatko od nas mora preuzeti svoj dio
opceg dobra, pridonoseci ono Sto smo
pozvani €initi u ovome svijetu; nesto
Sto samo mi mozemo ponuditi, jer
nas nitko ne moze zamijeniti u ovom
zadatku. Ovaj stav je u suprotnosti s
pasivnoscu, ravnodusnoscéu i



individualizmom, jer ukljucuje
stalnu predanost i spremnost da se
ukljuci u nastojanje da se njeguje
okruZenje zajedniStva. To znaci
prosiriti nas fokus na nesto vece od
naSe osobne dobrobiti. ,,edno je
osjecati se prisiljenim Zivjeti zajedno,
ali nesto je sasvim drugo cijeniti
bogatstvo i ljepotu sjemena
zajednickog zZivota koje treba traZziti i
njegovati.”[5]

Opce dobro se ostvaruje na djelu,
kroz svakodnevne aktivnosti svakog
gradanina. Stanje u drustvu ovisi o
nasim osobnim odnosima i radu, koji
mogu pridonijeti ili oduzeti zdravom
druStvenom i pravnom poretku. (Ovo
ukljucuje, ali nije ograni¢eno na
osnovna ljudska prava, poput hrane,
stanovanja i prijevoza.) Iz tog
razloga, Zelimo svoj svakodnevni
posao obavljati izvrsno, kompetentno
i sa straScu. To znaci razumjeti svijet,
truditi se biti informirani i biti
svjesni stvarnosti oko nas,



izbjegavajuci zamku samozadovoljne
rezignacije pod izlikom da su nasi
postupci premali da bi imali utjecaj.
Krist nam govori da Ce se njegov sud
temeljiti na malim djelima ucinjenim
za obine ljude: ,Sto god ucinite
jednom od ovih najmanjih..." (usp.
Mt 25,31-46).

Stovise, crkveno uciteljstvo uvijek je
isticalo potrebu krscanskoga
sudjelovanja i preuzimanja
odgovornosti za javni Zivot: Bog nas
tamo poziva. Spoznaja da su nasi
kapaciteti ograniceni trebala bi nas
voditi da udruzimo snage i radimo s
drugima na izgradnji opceg dobra u
zajedniStvu. Isus nam daje primjer
milosrdnog Samarijanca (usp. Lk 10,
25-37), koji nam je svojim
djelovanjem dao shvatiti da je
»Svacije postojanje duboko povezano
s zivotom drugih: Zivot nije vrijeme
koje samo prolazi, Zivot se sastoji od
interakcija.”[6]



Sve se te stvari spajaju kako bi
oblikovale ono Sto bismo mogli
nazvati "intrinzi¢nom dimenzijom"
opceg dobra: dobro Zivjeti u
zajednici. Nije dovoljno €initi dobro
drugima; moramo takoder pokusati
Ciniti dobro s drugima. Solidarnost je
veca od preuzimanja odgovornosti za
na$ udio u odredenom projektu. To
dovodi do Zelje da budete s drugima i
da radite s njima kako bi postigli
svoje ciljeve. Opce dobro nije samo
nase vanjsko stanje kao drustva, jer
svoje osobno i druStveno dobro
gradimo kroz odnose.

Zbir mnogih sitnica

Jednostavno biti zajedno vec je
dobro, jer se moZemo osloniti na
podrsku koju dobivamo jedni od
drugih u suoCavanju sa svojim
nedostacima i pogreskama. Kada se
zajednica ujedini pred prirodnom
katastrofom, na primjer, kako bi
pomogla spasiti ljude i njihovu



okolinu, unatoc boli, patnji ili umoru,
postoji unutarnja punina zbog
zajednickog Cinjenja dobra i duboke
zajednicke zahvalnosti. Izazov je
postici taj isti intenzitet u
svakodnevnom Zivotu.

[ako smo svi iskusili olakSanje
uzajamne podrske u zajednici, Cesto
ipak rjeSavamo stvari sami ili rijetko
trazimo i nudimo pomoc¢ dok pratimo
koliko dugujemo i dajemo zajednici.
Intrinzi¢no opce dobro, medutim,
izgradeno je na logici besplatne
velikodu$nosti kada je rijec o
odnosima, milosrdu i zajedniStvu.
»,<Imamo prostor koji nam je potreban
za suodgovornost u kreiranju i
provodenju novih procesa i
promjena. Aktivno sudjelujmo u
obnovi i potpori nasih
problemati¢nih drustava. Danas
imamo izvrsnu priliku izraziti svoj
urodeni osjecaj bratstva, biti dobri
Samaritanci koji nose bol tudih
nevolja, a ne raspiruju vecu mrznju i



ogorcenost. Poput putnika
namjernika u prispodobi, trebamo
imati samo Cistu i jednostavnu Zelju
da budemo narod, zajednica, stalna i
neumorna u nastojanju da
ukljucimo, integriramo i podignemo
pale. [...] Njegujmo ono $to je dobro i
stavimo se njemu u sluzbu.”[7]

Besplatnost i zahvalnost idu ruku
pod ruku: one vode nas odnos s
drugima, temeljec¢i ga na naSem
odnosu s Bogom, kao zahvalne,
odgovorne djece.

* %k ok

Knjiga Postanka otkriva da je Covjek
pozvan da bude Cuvar i upravitelj
stvorenja, vrSeci zajednicku
suverenost koju je dao Bog. Sve smo
primili od Njega i nikad Mu ne
moZemo dovoljno zahvaliti. Pozvani
smo sa zahvalnoS$cu prihvatiti
njegove darove i brinuti se za,
razvijati 1 obogacivati stvoreno - §to
znaci primati druge kao darove,



sudjelovati u izgradnji opceg dobra i
suradivati s drugima. Tako u
potpunosti ostvarujemo svoju
druStvenu narav, jacajuci veze
bratstva i doprinoseci procvatu svih.

[1] Kompendij socijalnog nauka
Crkve, br. 26.

[2] Kompendij socijalnog nauka
Crkve, br. 487.

[3] Kompendij socijalnog nauka
Crkve, br. 149.

[4] Kompendij socijalnog nauka
Crkve, br. 164.

[5] Papa Franjo, Humana
communitas, br. 6.

[6] Papa Franjo, video poruka TED-u
2017. u Vancouveru (26. travnja
2017.).



[7] Papa Franjo, Fratelli tutti, br. 77.

Leticia Braga & Vitoria Volpato

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-v-
zahvalna-djeca/ (20.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-v-zahvalna-djeca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-v-zahvalna-djeca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-v-zahvalna-djeca/

	Idi pa i ti čini tako (V): Zahvalna djeca

