
opusdei.org

Idi pa i ti čini tako
(V): Zahvalna djeca

Izvješća o stvaranju u Postanku
uvode tri najosnovnija
čovjekova odnosa: s Bogom, s
njegovim bližnjim i sa zemljom.
Crkva poziva kršćane da ih
uzmu kao polazište u
oblikovanju društva, brizi za
stvoreno i doprinosu općem
dobru.

2.08.2024.

Stvoriteljev dizajn



Početak Knjige Postanka naglašava
Božju univerzalnu i neograničenu
moć: samo On ima apsolutnu vlast
nad svim stvarima i koristi je kako bi
stvorio život. U kontekstu stvaranja,
Bog prvom ljudskom paru,
stvorenom na njegovu sliku i priliku,
povjerava zadatak da pokore Zemlju
i imaju vlast nad svim živim
stvorenjima (usp. Post 1,26-29).
Hebrejska riječ "slika" korištena u
tekstu značila je kip, skulpturu ili
prikaz, a također se odnosila na slike
bogova koji su upravljali hramovima
(usp. Ez 7,20; 16,17; 2 Kraljevima
11,18; Br. 33:52). Slično tome, kao što
su tadašnji kraljevi podizali svoje
slike kako bi označili svoju vlast u
dalekim zemljama, Adam je
postavljen na zemlju kao slika Boga i
predstavnik njegove suverenosti.

U drugom izvještaju Adam dobiva
zadatak da imenuje životinje.
Imenovanje nečega podrazumijeva
podvrgavanje imenovanog predmeta



poretku koji određuje, u određenom
smislu, mjesto koje on treba
zauzimati u svijetu. Adam sudjeluje u
Božjem božanskom autoritetu i
imenovan je njegovim
predstavnikom na zemlji, koji vlada
u ime božanskog vladara. Bog pak
prihvaća imena koja Adam daje
svojim stvorenjima. Dakle, čovjek
vrši vlast nad stvorenim, a ova
vladavina znači da je sudbina
svemira povezana s ljudskom
slobodom, prema Stvoriteljevom
nacrtu.

Priča o stvaranju i činjenica da
čovjekova vlast ovisi o Božjoj i
sudjeluje u njoj mogu izgledati kao
slučajne trivijalnosti, nevažne u
kršćanskom svakodnevnom životu.
Ali „u izraelskom ispovijedanju vjere,
potvrditi da je Bog Stvoritelj ne znači
samo izražavanje teorijskog
uvjerenja, već također shvaćanje
izvornog opsega Gospodinovog
besplatnog i milosrdnog djelovanja u



korist čovjeka. Zapravo, Bog
slobodno daje postojanje i život
svemu što postoji.” [1] Načelo
božanskog stvaranja svih stvari,
očitovano mnogo puta u Svetom
pismu (osobito u Knjizi Postanka)
daje nam ključ za razumijevanje
stvarnosti i djelovanje u skladu s tim:
živimo u neprestanoj zahvalnosti,
koja proizlazi iz besplatnosti Božje
ljubavi.

„Hvala ti, Oče”

Zahvalnost se sastoji od raspoloženja
volje da se primljeno dobro prepozna
i uzvrati. Osim osjećaja zahvalnosti
ili priznanja, to znači praktičan
odgovor riječima ili djelima. Stoga
zahvalnost podrazumijeva
perspektivu koja je sposobna
prepoznati primljenu korist i, u isto
vrijeme, radnje koje izražavaju to
priznanje.

Evanđelje nam prikazuje nekoliko
ljudi koji su iskazivali Isusovu



dobrotu, od onih koji su se brinuli za
njegovu obitelj u Betlehemu (pastiri i
kraljevi) do onih koji su mu olakšali
teret na Kalvariji (Šimun Cirenac,
dobri razbojnik, Josip iz Arimateje i
Nikodem, žene koje prate Mariju...).
Svaki od njih dobio je zahvalan
pogled, osmijeh ili riječi zahvalnosti
od našeg Gospodina.

Ono „hvala" koje najsnažnije
odzvanja u Evanđelju je ono koje je
Isus uputio svom Ocu: „Zahvaljujem
ti, Oče, Gospodaru neba i zemlje, što
si ovo sakrio od mudrih i učenih, a
objavio malenima” (Mt 11,25).
„Stvari” o kojima Isus govori su
znanje o Bogu i svijetu, i On nas
njima poučava. Božja mudrost je
dostupna svakome. „Maleni”, ljudi
koji na svijet gledaju jednostavno i
bez predrasuda, znaju da su sve
dobili od Boga i lakše to razumiju.

Zahvalne oči i srca



Kao što nas podsjeća Kompendij
socijalnog nauka Crkve, „stav koji
mora karakterizirati način na koji
čovjek djeluje u odnosu na stvoreno
u biti je stav zahvalnosti i cijenjenja;
svijet, naime, otkriva otajstvo Boga
koji ga je stvorio i održava. [...] Svijet
se čovjeku predstavlja pred očima
kao dokaz Boga, mjesto gdje se
razvija njegova stvaralačka,
providnosna i otkupiteljska moć.”[2]

Kršćanska djela ukorijenjena su u
prihvaćanju Božjih darova sa
zahvalnošću zbog naše vjere u
stvaranje i zahvalnog pogleda.
Slobodni smo i svaka osoba može
izabrati hoće li odbaciti ili prihvatiti
Božju moć, zanijekati njegovu vlast
ili Ga štovati i vidjeti stvarnost kao
dar. Prvi pristup smatra stvorene
stvari predmetima kojima se može
manipulirati i koje se proizvoljno
posjeduje, dok ih drugi prima, divi
im se, razumije, uživa i dijeli ih.
Iznad svega, drugi pristup upućuje



stvari Bogu jer one dolaze od Njega.
Svaka ljudska odluka, bez obzira
koliko sitna ili naizgled nebitna, na
kraju uključuje odbacivanje ili
prihvaćanje Božjih darova sa
zahvalnošću.

Mogli bismo se pozvati na bezbroj
svakodnevnih primjera: slavljenje
posebne prigode s obitelji i
prijateljima, postizanje profesionalne
prekretnice, iskustvo nečeg novog,
dijeljenje talenta... Sva stvarnost,
uključujući materijalni svemir i naše
odnose s drugima, božanski je dar.

Zahvalno prihvaćanje ovih darova
vidi se na poseban način kada
prihvaćamo i pozdravljamo druge
kao darove: „Stvoreni na sliku i
priliku Božju (usp. Post 1,26), i
učinjeni vidljivi u svemiru da žive u
društvu (usp. Post 2,20.23) i vrši vlast
nad zemljom (usp. Post 1,26.28-30),
ljudska je osoba zbog toga od samog
početka pozvana na život u društvu:



'Bog je učinio, nije stvorio čovjeka
kao usamljeno biće, već je želio da
bude društveno biće. Društveni život
stoga nije čovjeku izvanjski: on može
samo rasti i ostvarivati svoje zvanje u
odnosu s drugima.'”[3] Kada sa
zahvalnošću prihvaćamo druge,
nužno se brinemo za njih, što –
između ostalog – znači nastojati
pridonijeti općem dobru.

Dočekajte druge kao darove: poziv
na opće dobro

Papa Franjo nas podsjeća da je
cjelovita ekologija – koncept usko
povezan s brigom za stvoreno,
shvaćeno ne samo kao prirodni
svijet, nego i kao ljudsko društvo –
ključna za opće dobro. Ovo načelo
ima središnju i objedinjujuću ulogu u
društvenoj etici. Naša predanost
očuvanju i brizi za stvoreno bit će
iskrenija ako je usmjerena prema
izgradnji općeg dobra, koje je „zbir
društvenih uvjeta koji omogućuju



ljudima, bilo kao grupama ili
pojedincima, da potpunije postignu
svoje ispunjenje i lakše”[4] ili,
drugim riječima, cjelovit i održiv
ljudski razvoj.

Kao kršćani, kada vidimo druge ljude
u potrebi ili primijetimo probleme u
našoj zajednici, trebali bismo osjetiti
poriv da odgovorimo. Pozvani smo
biti odgovorni i velikodušni, istinski
tražiti dobro svih ljudi. Ideal općeg
dobra nije nejasna apstrakcija: on je
poziv svima u društvu da gledaju
dalje od vlastitih interesa i surađuju
prema svojim osobnim
sposobnostima. To znači gledati dalje
od onoga što bi bilo “dobro za mene”,
gledati do horizonta osvijetljenog
milosrđem, kroz otvorenost prema
drugima i želju za usklađivanjem
različitih dimenzija (obiteljske,
društvene, političke, kulturne,
tehničke, itd.) našeg kompleksnog
društva.



U osnovi ove perspektive je svijest o
beskrajnom dostojanstvu svake
ljudske osobe, bez obzira na
okolnosti u kojima se nalazi. Red
stvari mora biti podređen poretku
osoba, a ne obrnuto, kako je Isus
implicirao kada je rekao da je subota
stvorena za čovjeka, a ne čovjek radi
subote (usp. Mk 2,27). Ovaj red,
utemeljen na istini i potaknut
milosrđem, ocrtava primarni cilj
općeg dobra: društvo koje nastoji
služiti ljudima na svim razinama.

Jedna manifestacija ovog izazova
može se vidjeti u utjecaju
tehnologije. Ne možemo zanemariti
znakove vremena: društveni odnosi
su sve složeniji, zbog lakoće i brzine
komunikacije i prijevoza (da
navedem samo dva primjera) te
novih životnih stilova i oblika
međuljudskih kontakata koje sa
sobom donose. Tehnološke promjene
donekle su dvosmislene, jer opći
napredak može ići ruku pod ruku s



potencijalnim rizicima za ljudsko
dostojanstvo i razvoj. Inovacije mogu
dovesti do solidarnosti i pozitivnih
društvenih inicijativa ili tragičnih
sukoba i podjela, ovisno o tome kako
se koriste. Mogu pomoći ljudima da
se ponovno povežu ili stvore
površnije odnose; dovesti do učenja
ili ovisnosti; olakšati iskorištavanje ili
prilike za razvoj. Pozdravljati
stvaranje u ovom kontekstu znači
čuvati poštovanje prema osobi kao
takvoj, kako u ciljevima tako i u
sredstvima, te biti vođen etičkim
načelima, a ne pukom učinkovitošću.

Izgradnja općeg dobra u
zajedništvu

Svatko od nas mora preuzeti svoj dio
općeg dobra, pridonoseći ono što smo
pozvani činiti u ovome svijetu; nešto
što samo mi možemo ponuditi, jer
nas nitko ne može zamijeniti u ovom
zadatku. Ovaj stav je u suprotnosti s
pasivnošću, ravnodušnošću i



individualizmom, jer uključuje
stalnu predanost i spremnost da se
uključi u nastojanje da se njeguje
okruženje zajedništva. To znači
proširiti naš fokus na nešto veće od
naše osobne dobrobiti. „edno je
osjećati se prisiljenim živjeti zajedno,
ali nešto je sasvim drugo cijeniti
bogatstvo i ljepotu sjemena
zajedničkog života koje treba tražiti i
njegovati.”[5]

Opće dobro se ostvaruje na djelu,
kroz svakodnevne aktivnosti svakog
građanina. Stanje u društvu ovisi o
našim osobnim odnosima i radu, koji
mogu pridonijeti ili oduzeti zdravom
društvenom i pravnom poretku. (Ovo
uključuje, ali nije ograničeno na
osnovna ljudska prava, poput hrane,
stanovanja i prijevoza.) Iz tog
razloga, želimo svoj svakodnevni
posao obavljati izvrsno, kompetentno
i sa strašću. To znači razumjeti svijet,
truditi se biti informirani i biti
svjesni stvarnosti oko nas,



izbjegavajući zamku samozadovoljne
rezignacije pod izlikom da su naši
postupci premali da bi imali utjecaj.
Krist nam govori da će se njegov sud
temeljiti na malim djelima učinjenim
za obične ljude: „Što god učinite
jednom od ovih najmanjih..." (usp.
Mt 25,31-46).

Štoviše, crkveno učiteljstvo uvijek je
isticalo potrebu kršćanskoga
sudjelovanja i preuzimanja
odgovornosti za javni život: Bog nas
tamo poziva. Spoznaja da su naši
kapaciteti ograničeni trebala bi nas
voditi da udružimo snage i radimo s
drugima na izgradnji općeg dobra u
zajedništvu. Isus nam daje primjer
milosrdnog Samarijanca (usp. Lk 10,
25-37), koji nam je svojim
djelovanjem dao shvatiti da je
„svačije postojanje duboko povezano
s životom drugih: život nije vrijeme
koje samo prolazi, život se sastoji od
interakcija.”[6]



Sve se te stvari spajaju kako bi
oblikovale ono što bismo mogli
nazvati "intrinzičnom dimenzijom"
općeg dobra: dobro živjeti u
zajednici. Nije dovoljno činiti dobro
drugima; moramo također pokušati
činiti dobro s drugima. Solidarnost je
veća od preuzimanja odgovornosti za
naš udio u određenom projektu. To
dovodi do želje da budete s drugima i
da radite s njima kako bi postigli
svoje ciljeve. Opće dobro nije samo
naše vanjsko stanje kao društva, jer
svoje osobno i društveno dobro
gradimo kroz odnose.

Zbir mnogih sitnica

Jednostavno biti zajedno već je
dobro, jer se možemo osloniti na
podršku koju dobivamo jedni od
drugih u suočavanju sa svojim
nedostacima i pogreškama. Kada se
zajednica ujedini pred prirodnom
katastrofom, na primjer, kako bi
pomogla spasiti ljude i njihovu



okolinu, unatoč boli, patnji ili umoru,
postoji unutarnja punina zbog
zajedničkog činjenja dobra i duboke
zajedničke zahvalnosti. Izazov je
postići taj isti intenzitet u
svakodnevnom životu.

Iako smo svi iskusili olakšanje
uzajamne podrške u zajednici, često
ipak rješavamo stvari sami ili rijetko
tražimo i nudimo pomoć dok pratimo
koliko dugujemo i dajemo zajednici.
Intrinzično opće dobro, međutim,
izgrađeno je na logici besplatne
velikodušnosti kada je riječ o
odnosima, milosrđu i zajedništvu.
„Imamo prostor koji nam je potreban
za suodgovornost u kreiranju i
provođenju novih procesa i
promjena. Aktivno sudjelujmo u
obnovi i potpori naših
problematičnih društava. Danas
imamo izvrsnu priliku izraziti svoj
urođeni osjećaj bratstva, biti dobri
Samaritanci koji nose bol tuđih
nevolja, a ne raspiruju veću mržnju i



ogorčenost. Poput putnika
namjernika u prispodobi, trebamo
imati samo čistu i jednostavnu želju
da budemo narod, zajednica, stalna i
neumorna u nastojanju da
uključimo, integriramo i podignemo
pale. [...] Njegujmo ono što je dobro i
stavimo se njemu u službu.”[7]

Besplatnost i zahvalnost idu ruku
pod ruku: one vode naš odnos s
drugima, temeljeći ga na našem
odnosu s Bogom, kao zahvalne,
odgovorne djece.

* * *

Knjiga Postanka otkriva da je čovjek
pozvan da bude čuvar i upravitelj
stvorenja, vršeći zajedničku
suverenost koju je dao Bog. Sve smo
primili od Njega i nikad Mu ne
možemo dovoljno zahvaliti. Pozvani
smo sa zahvalnošću prihvatiti
njegove darove i brinuti se za,
razvijati i obogaćivati stvoreno – što
znači primati druge kao darove,



sudjelovati u izgradnji općeg dobra i
surađivati s drugima. Tako u
potpunosti ostvarujemo svoju
društvenu narav, jačajući veze
bratstva i doprinoseći procvatu svih.

[1] Kompendij socijalnog nauka
Crkve, br. 26.

[2] Kompendij socijalnog nauka
Crkve, br. 487.

[3] Kompendij socijalnog nauka
Crkve, br. 149.

[4] Kompendij socijalnog nauka
Crkve, br. 164.

[5] Papa Franjo, Humana
communitas, br. 6.

[6] Papa Franjo, video poruka TED-u
2017. u Vancouveru (26. travnja
2017.).



[7] Papa Franjo, Fratelli tutti, br. 77.

Letícia Braga & Vitória Volpato

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-v-
zahvalna-djeca/ (20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-v-zahvalna-djeca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-v-zahvalna-djeca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-v-zahvalna-djeca/

	Idi pa i ti čini tako (V): Zahvalna djeca

