
opusdei.org

Idi pa i ti čini tako
(III): Na čelu
preobrazbe svijeta

Kao kršćani, s mnogim drugima
dijelimo čežnju da ostvarimo
ideale koje želimo za naš svijet -
pravdu, solidarnost, milosrđe.
Međutim, ponekad ipak dođe
do sukoba kada pokušamo
raditi zajedno. Kako ljubav,
pravda i solidarnost mogu
postati stvarnost u našim
životima?

14.04.2024.



Brzi pogled na bilo koju platformu
društvenih medija ili stranicu s
vijestima, kao i naše vlastito osobno
iskustvo, pokazuju nam dvije stvari:
da u svijetu ima mnogo patnje, a
posljedično i da ima mnogo poziva
da svijet bude bolji. Ponekad se ti
glasovi čine skladnima, a mnogo puta
su neskladni, jer traže različite, čak
suprotne stvari. Ipak, želja za onim
što treba, svijest o zajedničkoj
ranjivosti i uvjerenje da moramo
brinuti za druge definitivno
obilježavaju našu svijest danas.

Slijediti Krista znači brinuti se za
svijet i njegove probleme. Ako se
„dobrota, zajedno s ljubavlju,
pravdom i solidarnošću, ne postižu
jednom zauvijek“, nego se „moraju
ostvarivati svaki dan“[1], onda se
svatko od nas mora zapitati kako
treba djelovati: „Koja je moja uloga u
svemu tome?"

Poziv da svijet učinimo našim



Ako dobro razmislimo, svijet je naš
barem dvostruko. S jedne strane
pozvani smo sustvarati svijet, a s
druge strane pozvani smo ga
suotkupiti.

Svemir je stvoren in statu viae, „u
stanju putovanja” (Katekizam
Katoličke Crkve, br. 302) i mi smo
dobili zadatak surađivati u tom
savršenstvu. S druge strane, svijet
koji trebamo njegovati obilježen je
grijehom, pa tako i patnjom. I to
pokreće Kristovo srce. Kad je vidio
mnoštvo koje je trebalo ozdravljenje
od umora i bolesti, srce mu se
sažalilo jer su bili uznemireni i
napušteni kao ovce bez pastira (Mt
9,35-36) i On ih je neumorno čuvao.
Ponovno je ganut kada oni koji su ga
slijedili tri dana nisu imali što jesti
(Mt 15,30-36). Svoje učenike uvlači u
problem, potičući ih na razmišljanje
o rješenjima i dajući im odgovornost
za druge: Dajte im sami jesti (Lk
9,13). S ono malo što učenici mogu



pronaći, događa se čudo umnažanja
kruhova i riba. Suočen s oskudicom,
nevoljom ili patnjom, Krist je ganut -
i što je još važnije, On nikada nije
pasivan. On teži opipljivim
potrebama, ali uvijek da dopre do
duša i privuče ih vječnom životu
(usp. Iv 6). I kao što ga je Otac poslao
da otkupi sve ljude, šalje i nas da
surađujemo u ovom otkupljenju (usp.
Iv 20,21, Mt 28,18-20).

Drugim riječima, svi istinski
kršćanski napori da se uspostave
pravedni načini djelovanja ili da se
promiče solidarnost, motivirani su
više od jednostavne želje da bol i
patnja prestanu ili budu ublaženi. To
je dobro i plemenito, ali Kristovo srce
traži više: Po tome će svi znati da ste
moji učenici ako budete imali ljubavi
jedni prema drugima (usp. Iv 13,35).
Dijete Božje zna da najdublja
motivacija za društveno djelovanje
leži u Božjoj ljubavi prema svijetu i
cijelom čovječanstvu i da smo



pozvani vratiti svijet Bogu Ocu u
Kristu, njegovu Sinu. On ili ona zna
da „iako smo upozoreni da čovjeku
ništa ne koristi ako dobije cijeli svijet,
a izgubi sebe, očekivanje nove zemlje
ne smije oslabiti, već naprotiv
potaknuti našu brigu za
kultiviranjem ove. Jer ovdje raste
tijelo nove ljudske obitelji, tijelo koje
je već sada u stanju dati neku vrstu
predznaka novog doba.” [2]

Ključne vrline za služenje društvu

Poziv da se bude na čelu
transformacije svijeta ne može ostati
apstraktan. Briga, ili bolje ljubav,
prevodi se u akciju: pravda,
solidarnost i milosrđe su vrline koje
treba živjeti. Svaki usavršava
drugačiji aspekt izbora i aktivnosti
koje provodimo u odnosu na druge. I
svaki od njih može se živjeti u dva
široka područja: u našem nastojanju
da obnovimo strukture i sustave u
našim različitim društvenim sferama



i u našim susretima s pojedinačnim
osobama.

Pravednost se klasično definira kao
navika koja nam omogućuje da
svakome damo ili uzvratimo ono što
mu pripada, dosljedno i predano.[3]
Vrlina je koju možemo živjeti na
horizontalnoj razini — sa svojim
vršnjacima i kolegama — i na
vertikalnoj razini, bez obzira jesmo li
netko tko ima autoritet nad
određenom grupom ili zajednicom.
Jedan od ključnih načina da to
živimo jest da se istreniramo
prepoznati što doista dugujemo
drugima na temelju našeg odnosa s
njima. Stoga prvo možemo razmotriti
kako živimo pravedno u svom
profesionalnom radu radeći svoj
posao dobro i s integritetom — ili,
ako smo na vlasti, tako što ćemo
stvarno paziti na dobro onih za koje
smo odgovorni, a ne samo ciljati na
profit . No, ako ozbiljno shvatimo
činjenicu da nam je Bog povjerio



svijet, vidjet ćemo da se naša
djelatnost ne smije zaustaviti na
užem krugu posla ili obitelji. Mogli
bismo razmisliti o dodatnim
projektima ili pridruživanju
inicijativama izvan onoga što već
radimo, kako bismo stvorili uvjete da
drugi članovi društva mogu živjeti u
skladu sa svojim dostojanstvom.

Kao vrlina, solidarnost ističe našu
međuovisnost. Ako pravda priznaje
da svaka osoba zaslužuje određena
dobra, solidarnost priznaje naše
jedinstvo s drugima – to jest, da
dijelimo istu ljudsku prirodu. To je
„čvrsta i ustrajna odluka da se
posvetite općem dobru", [4] to jest,
„razmišljanje i djelovanje u
terminima zajednice." [5] S jedne
strane, praktična vježba ove vrline
slična je pravdi: svojim radom i
projektima ciljamo na određene
uvjete društva, tako da naši gradovi i
zajednice postanu mjesta gdje svaka
osoba može postići svoje



savršenstvo. S druge strane,
solidarnost se također izražava u
odvajanju vremena za dijeljenje
patnje, a ne samo za rješavanje. Neki
od nas mogu biti tipovi koji javno
zagovaraju određeni cilj; Recimo, na
primjer, da pokušavamo podići
svijest o mentalnom zdravlju i
psihološkoj sigurnosti u obiteljima.
Drugi mogu pokazati solidarnost na
privatnije načine, jedan na jedan,
poput obvezivanja posjećivanja
bolesnih ili umirućih bez objave na
društvenim mrežama. Solidarnost je
osobito pozorna na ranjivost i patnju;
ona je „rođena iz svijesti da smo
odgovorni za krhkost drugih dok
nastojimo izgraditi zajedničku
budućnost” i „svoj konkretni izraz
nalazi u služenju.” [6]

Međutim, kršćanska pravda i
kršćanska solidarnost motivirane su
mnogo više od priznanja zajedničke
ljudskosti. Zašto bih mario za
drugoga? Kada upotrijebimo leću



vjere, vidimo da jedinstvo ljudske
rase ne proizlazi samo iz činjenice da
dijelimo narav, već u tome što imamo
zajedničko božansko i ljudsko
podrijetlo, te zajedničko odredište i
kraj.[ 7] Bog pun ljubavi je Stvoritelj
svakoga od nas, i što je najvažnije, mi
smo predodređeni za sreću s Bogom
kroz Krista i njegovo Tijelo, Crkvu.
Ukratko, postoji stvarno jedinstvo
između svih ljudskih osoba; stvarno
sjedinjenje koje se ostvaruje u
ljubavi. Pravda i solidarnost nalaze
svoj puni smisao samo ako mislimo
da se dobar život čovjeka sastoji od
ljubavi - milosrđa - čineći nas
odgovornima za procvat jedni drugih
u ovom i u budućem životu.

Uistinu, milosrđe nas prije svega
sjedinjuje s Bogom.[8] Jedan
konkretan način na koji ovo
informira naše društveno djelovanje
jest osiguravanje da su naši ciljevi,
projekti i planovi uvijek koherentni s
Evanđeljem, čak i ako možda nisu



eksplicitni o tome. Štoviše, kada se
bavimo aktivnostima za dobrobit
drugih, ne smijemo izgubiti iz vida
činjenicu da upravo to jedinstvo s
Bogom – njegova milost – čini
mogućom ljubav prema bližnjemu.
Kroz milosrđe, smatramo druge
„nekako sjedinjenima sa sobom", a ta
nas ljubav „tjera da slobodno želimo
tražiti njihovo dobro." [9] Ako se
prema drugima odnosimo na ovaj
način, možemo se približiti kulturi
onoga što Papa Franjo naziva
društvenim prijateljstvom: ljubav i
bratstvo koje nikoga ne isključuje,
otvoreno je svima, nadilazi granice i
može biti čvrst temelj za gradove i
zemlje.[10]

Svatko od nas nalazi se u različitim
okruženjima i okolnostima. Štoviše,
društva i njihovi podjedinici
razlikuju se od zemlje do zemlje, pa
će putovi ka materijalizaciji pravde,
solidarnosti i milosrđa imati bezbroj
varijacija. Ali postoje neki konkretni



koraci koje svi možemo razmotriti
kako bismo postali zastupnici
istinske pravde, solidarnosti i
milosrđa.

Transformacija svijeta
neprestanom transformacijom
sebe

Prvi korak je kultivirati našu
sposobnost da uočimo situacije
potrebe. Da bismo upotrijebili bilo
koju vrlinu, moramo biti u stanju
uočiti pravu situaciju za to: u ovom
slučaju, društveni problem. Možda je
naš opseg preobrazbe malen, jer smo
prvenstveno zaokupljeni
svakodnevnim životom i našim
neposrednim krugom djelovanja.
Možda općenito znamo da problema
u društvu ima mnogo, ali nismo
zastali da ih pobliže pogledamo.
Možda smo navikli vidjeti ili čuti loše
vijesti i odmahivati glavom, a nikada
nismo razmišljali o tome da
dopustimo da te situacije progovore s



nama kako bismo odgovorili. A
možda nas to čini manje osjetljivima
čak i na potrebe onih pored nas.

Odabir njegovanja percepcije može
značiti više gledanja ili čitanja vijesti,
obraćanja pozornosti na okolinu dok
se vozite iz jednog dijela grada u
drugi, gledanje oglasne ploče ili
Facebook stranice naše župe ili škole,
praćenje vijesti ili računa na
društvenim mrežama... Svako
društvo ima barem jedan sektor koji
treba pravdu, solidarnost i milosrđe:
starije koji su prepušteni sami sebi;
smrtno bolesni; ljude bez
odgovarajuće hrane, vode ili
skloništa; osobe s invaliditetom i
obitelji koje ih uzdržavaju (ili koje ih
napuštaju); duševno bolesne ili
psihički poremećene; neobrazovanu
ili nedovoljno obrazovanu djecu ili
odrasle; izolirane zajednice, možda
domorodačkih ili imigrantskih
skupina; beskućnike i izbjeglice;
žrtve nasilja ili zlostavljanja; žrtve



prirodnih katastrofa; nezaposlene ili
nedovoljno plaćene; radnike u
nehumanim radnim uvjetima; ljude
u zatvoru; ljude koji žive u
nesigurnim ili ratom zahvaćenim
područjima; ljude bez pristupa
slobodnom vremenu, sportu,
umjetnosti ili kulturi; socijalno
napuštene osobe (samohrane
roditelje, djecu s ulice, ovisnike o
drogama, mlade koji ne idu u školu,
žrtve bullyinga)... Njihovo nabrajanje
nam pomaže vidjeti da doista ne
nedostaje prilika za djelovanje.

Stoga je sljedeći korak posvetiti se
akciji, a ne samo osjećaju. Možda vas
gore navedeni primjeri podsjećaju na
konkretne slike iz nedavnih lokalnih
ili međunarodnih vijesti. Živimo u
svijetu u kojem riskiramo biti pasivni
pred stalnim unosom podataka.
Istinska solidarnost ne znači samo
osjećati suosjećanje s nesrećama koje
vidimo, već i nastojati ublažiti patnju
kad god možemo. Ne možemo



ponuditi rješenja za svaki problem o
kojem čujemo. Ali možda možemo
proučavati kako naš rad može
doprinijeti pravednijem društvu ili
kako možemo uklopiti dodatni
društveni projekt u naše vrijeme,
možda čak i s obitelji ili prijateljima.
Ako se problemi velikih razmjera
čine izvan naše lige (iako nekima od
nas možda nisu nedostižni), onda
možda možemo dati kakav prilog i
donaciju organizaciji koju
poznajemo.

Ako se odlučimo uključiti u neku
društveno-građansku aktivnost, još
jedna važna navika koju trebamo
steći jest razmišljanje i planiranje
smislenog i trajnog učinka, čak i ako
je to nešto poput jednodnevnog
boravka u skloništu za osobe s
invaliditetom. Iako bi neki od nas
mogli biti ograničeni na kratkoročne
događaje, doista bi bilo uzaludno
pružati samo flastere ili stvarati
dobre osjećaje. A ako su neki od nas



u stanju provoditi dugoročne
inicijative, moramo izbjeći stvaranje
trajne ovisnosti o pomoći. Dobre
projekte možemo izvesti ako jasno
identificiramo ciljeve koje želimo
postići u vremenskom roku koji
imamo: recimo, u ovom
jednodnevnom posjetu prihvatilištu
za osobe s invaliditetom, naše
volontere učimo afirmirati svoju
osobnost i ističemo da je dobro
pružiti štićenicima društvo, budući
da su napušteni. Također možemo
izvesti dobre projekte ako doista
razmislimo o problemu koji imamo
pri ruci i dođemo do korijena
problema, tako da će intervencije
koje dizajniramo osnažiti osobe
kojima pomažemo, dajući im
sposobnosti i alate da na kraju
pomognu sami sebi. Umjesto
jednostavnog besplatnog obnavljanja
domova za siromašnu zajednicu, na
primjer, možemo uključiti osobe tako
da doista osjećaju vlasništvo nad
domovima i posvete se



osposobljavanju za rad tako da imaju
sredstva za održavanje zdravog i
humanizirano okruženja.

Papa Franjo nam kaže da
„solidarnost znači puno više od
uključivanja u sporadična djela
velikodušnosti... To također znači
borbu protiv strukturalnih uzroka
siromaštva, nejednakosti, nedostatka
posla, zemlje i stambenog prostora,
uskraćivanja socijalnih i radnih
prava. To znači suočiti se s
destruktivnim učincima carstva
novca... Solidarnost, shvaćena u
svom najdubljem značenju, način je
stvaranja povijesti.”[11]

Širenje naše zone udobnosti

Postati zastupnik pravde,
solidarnosti i milosrđa ne završava
na osobnim stavovima. Postoje
barem još dva područja u kojima si
kao kršćani možemo stalno
postavljati izazove.



Kad se bavimo problemima oko nas,
sigurno ćemo naići na ljude koji
također strastveno žele "promijeniti
svijet", ali koji možda razmišljaju ili
žive na način koji nije informiran
vjerom u Krista. Ipak, to ne znači da
s njima ne možemo dijeliti neke
zajedničke ciljeve koji su vjerni
ljudskoj osobi. Jedan vrlo konkretan
način življenja solidarnosti i
milosrđa jest odvažiti se na dijalog s
onima koji misle drugačije od nas;
pronaći način da radimo zajedno s
njima umjesto protiv njih. Pokušaj
ponovne izgradnje pravde mogao bi
uroditi više plodom ako se
potrudimo prevladati polarizaciju,
koja je posebno relevantna u
današnjem okruženju, kako na
internetu tako i uživo. Najprije
moramo slušati i razgovarati, kako
bismo otkrili što bi nas moglo
ujediniti, kako bismo donijeli više
dobra onima koji najviše pate u
našem društvu.



Napokon se svaki put možemo
odvažiti napraviti korak dalje. Na
primjer, od pokušaja da živimo
pravedno na poslu, možemo
razmotriti istraživanje načina na
koje naša tvrtka ili institucija mogu
utjecati na drugu zajednicu. Kasnije
bismo mogli procijeniti mogućnost
suradnje u društvenoj inicijativi u
potpunosti izvan posla. A onda
možemo uključiti više ljudi.
Odaberemo li određenu potrebu za
rješavanjem, obvezujemo se na
djelovanje, planiramo i surađujemo s
dugoročnim rješenjima, tada će se
pravda, solidarnost i milosrđe
približiti stvarnosti u našem
okruženju.

Vidjeti Krista u svakoj osobi

Kada pogledamo naš nesavršeni
svijet, vidimo da su mogućnosti
transformacije neiscrpne. Očigledno
ima još mnogo posla, a mi smo
pokušali odrediti različite navike



koje nas osposobljavaju za provedbu
učinkovite društvene akcije, da
ponudimo stvarna rješenja za
probleme koje vidimo. Ali postoji
jedna stvar koja mora biti u prvom
planu uma i srca djeteta Božjeg:
pravo poslanje kršćanina u svijetu ne
sastoji se samo u rješavanju
problema, već u davanju vrijednosti
pojedinačnoj osobi.

Drugim riječima, učinkovitost je
važna, ali tu ne možemo stati. Možda
bismo uspjeli uspostaviti i održavati
program za siromašnu skupinu, a
možda bismo uspjeli stvoriti
predanost solidarnosti među onima
koji surađuju u tom programu. Ali
ako oni kojima pomažemo za nas
ostaju anonimna masa, puki
"korisnici", tada još nismo dosegli srž
Evanđelja. Pravda i solidarnost ne
mogu se odvojiti od istinskog
milosrđa, koje nam omogućuje
vidjeti Krista u drugome. To bi moglo
značiti da se u bilo kojoj aktivnosti u



kojoj sudjelujemo i u kojoj djelujemo
pokušavamo usredotočiti na ljude
koji su uključeni. „Šira
rasprostranjenost socijalnih
lijekova... koji danas omogućuju
postizanje humanitarnih rezultata o
kojima se u prijašnjim vremenima
nije moglo ni sanjati - nikada neće
moći zamijeniti djelotvornu nježnost,
ljudsku i nadnaravnu, neposrednog,
osobnog kontakta s našim
bližnjima…”[12] Također se trudimo
biti svjesni načina na koji gledamo
na osobe kojima pomažemo, da
znamo tko su, a ne samo što im
nedostaje, jer svaka osoba je mnogo
više od onoga što trpi.

Za vrijeme dok smo u kontaktu s
onima kojima pomažemo, ulazimo u
njihove potrebe i boli, nudeći im
brigu, a ne stvarnost ili
ravnodušnost.[13] To donosi pravu
utjehu, kontakt čovjeka s čovjekom
koji je jednako cijenjen kao i svako
materijalno rješenje. Dijelimo



vrijeme, pažnju i prisutnost s njima, i
tako ostvarujemo - i za njih i za sebe -
Kristovu prisutnost. Na taj način
dajemo „iskreni dar sebe”, što je naše
istinsko ispunjenje.[14] Ne ljubimo
samo bližnjega, nego svakom čovjeku
„postanimo bližnji“, kao što je Krist
od nas tražio.[15]

[1] Fratelli Tutti, br. 11

[2] Gaudium et spes, br. 39.

[3] „'...pravda je navika po kojoj
čovjek svakome daje ono što mu
pripada stalnom i trajnom voljom': a
ovo je otprilike ista definicija kao ona
koju je dao Filozof (Ethic. v, 5) koji
kaže da 'Pravda je navika prema
kojoj se za čovjeka kaže da je
sposoban činiti pravedna djela u
skladu sa svojim izborom' (Summa
Theologica II-II, Q. 58, Art. 1 co.).

[4] Kompendij socijalnog nauka
Crkve, br. 193.



[5] Fratelli Tutti, br. 116.

[6] Fratelli Tutti, br. 115.

[7] Usp. Laudato si', br. 202.

[8] ST II-II Q. 26, Art 1 co. i čl. 2 ko.

[9] Fratelli Tutti, br. 93.

[10] Usp. Fratelli Tutti, br. 94, 99.

[11] Fratelli Tutti, br. 116.

[12] Sveti Josemaría, Pismo 24-
X-1942, br. 44.

[13] Usp. Mons. Fernando Ocáriz,
Pastoralno pismo 14-II- 2017., br.
31.2.

[14] „Jer [Isus] je implicirao
određenu sličnost između jedinstva
božanskih Osoba i jedinstva Božjih
sinova u istini i ljubavi. Ta sličnost
otkriva da čovjek, koji je jedino
stvorenje na zemlji koje je Bog želio
za sebe, ne može u potpunosti



pronaći samoga sebe osim kroz
iskreno darivanje samoga
sebe« (Gaudium et spes, br. 24).

[15] „Isus od nas traži da budemo
prisutni onima kojima je pomoć
potrebna, bez obzira pripadaju li
našoj društvenoj skupini ili ne. U
ovom slučaju Samaritanac je postao
bližnji ranjenom Judejcu. Pristupom i
predstavljanjem sebe prešao je sve
kulturne i povijesne barijere. Isus
zaključuje prispodobu riječima: 'Idi i
čini tako' (Lk 10,37). Drugim riječima,
on nas izaziva da ostavimo po strani
sve različitosti i da se, suočeni s
patnjom, približimo drugima bez
pitanja. Ne bih više trebao govoriti
da imam bližnje kojima trebam
pomoći, nego da sam moram biti
bližnji drugima” (Fratelli Tutti, br.
81).

Pia K. Garcia



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-iii-na-
celu-preobrazbe-svijeta/ (14.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-iii-na-celu-preobrazbe-svijeta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-iii-na-celu-preobrazbe-svijeta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-iii-na-celu-preobrazbe-svijeta/

	Idi pa i ti čini tako (III): Na čelu preobrazbe svijeta

