
opusdei.org

"Idi pa i ti čini
tako" (II): Jedno srce
i duša

„Drugi muškarci i žene dio su
našeg vlastitog života i također
postaju dio naše osobne
odgovornosti, budući da smo
svi dio istog Tijela. Oni su braća
i sestre nad kojima smo pozvani
bdjeti, s kojima se miriti, koje
trebamo ljubiti."

12.03.2024.

Kristovi su učenici od samog početka
živjeli u odnosu duhovnog i



materijalnog zajedništva. U Djelima
apostolskim čitamo da su se posvetili
apostolskom nauku i zajedništvu,
lomljenju kruha i molitvama (Dj
2,42). Svi koji su vjerovali bili su
zajedno i sve im je bilo zajedničko
(Djela 2,44). I iz dana u dan, zajedno
posjećujući hram i lomeći kruh u
svojim domovima, blagovali su
hranu radosna i velikodušna srca (Dj
2,46).

Taj je stav također potaknuo prve
kršćane na poduzimanje djela
solidarnosti s braćom i ljudima oko
njih u potrebi. Djela apostolska nam
pokazuju njihovu brigu za siročad i
udovice, podjelu materijalnih dobara
potrebitima, pa čak i čudesna
ozdravljenja. Kao što je Isus veliki
dio svoje službe posvetio liječenju
paraliziranih, slijepih i gubavih,
uskrisivanju mrtvih, hranjenju
gladnih i oslobađanju opsjednutih,
tako su i njegovi učenici, potaknuti
ljubavlju Duha Svetoga, nastojali



nasljedovati Kristovo milosrdno srce
i prepoznati ga u siromasima,
bolesnima i zatvorenicima.

Kako je Crkva sazrijevala i širila se,
tako je na organiziraniji način
uključivala brigu za materijalne i
duhovne potrebe muškaraca i žena.
Sveti Justin, oko 150. godine, opisuje
nedjeljno okupljanje vjernika na
misi. Skup počinje molitvama i
čitanjem apostola ili proroka, nakon
čega slijedi nagovor predsjedatelja
liturgije i molitve. Potom se prinosi
kruh i vino koji se nakon posvete
dijele nazočnima. I konačno, događa
se ono što bismo sada nazvali
skupljanjem: „oni koji imaju
mogućnosti i žele, svatko prema
svom slobodnom opredjeljenju, daju
ono što smatraju potrebnim. I ono
što se sakupi predaje se
predsjedniku, što on onda dijeli
siročadi i udovicama, onima koji su u
potrebi zbog bolesti ili drugih
uzroka, onima u zatvoru i strancima



koji prolaze.” [1] Kasnije je ova
inicijativa dobila svoj materijalni
izraz u institucijama kao što su
bolnice, sirotišta, škole za obitelji bez
sredstava i sveučilišta.

Poziv na brigu

Papa Franjo i njegovi prethodnici
inzistiraju na tome da ne ostanemo
ravnodušni prema onima koji su
najpotrebitiji i potiču nas na
stvaranje društvenih struktura koje
pomažu onima u nepovoljnom
položaju da dostojanstveno razvijaju
svoj život.[2] Ali zašto bih se brinuo o
siromasima ili, ako sam i sam
siromašan, o onima koji imaju više
potreba od mene? Da bismo bili
dosljedni kršćani, zar nije dovoljno
da je svačiji osobni i privatni život
čestit pred Bogom? Ali Benedikt XVI
inzistira na tome da „bogoslužje koje
je ugodno Bogu nikada nije samo
privatni čin.”[3] Doista, „jedinstvo s
Kristom je također jedinstvo sa svima



onima kojima se on daruje. Ne mogu
posjedovati Krista samo za sebe;
Njemu mogu pripadati samo u
jedinstvu sa svima onima koji su
postali ili će postati njegovi.”[4]

Knjiga Postanka nam pokazuje, na
početku povijesti čovječanstva, Božju
brigu za "drugog": „Kaine, gdje ti je
brat Abel?" Kainov odgovor:“"Jesam
li ja čuvar svoga brata?" odbacuje tu
odgovornost i pokušava prikriti
krivnju za izvršeno ubojstvo (usp.
Post 4,9). Božje pitanje Kajinu, kaže
papa Franjo, pokazuje da ne možemo
„opravdati ravnodušnost kao jedini
odgovor” i otvara vrata „stvaranju
drugačije kulture koja nas vodi da
prevladamo neprijateljstva i brinemo
jedni za druge.” [5] Ovdje vidimo
dvije velike kušnje s kojima se često
suočavamo u odnosu na naše bližnje:
hladnoću ravnodušnosti i
povećavanje naših osobnih razlika.

Adam, Krist i cijelo čovječanstvo



Društvena, relacijska dimenzija
osobe u posljednjim je desetljećima,
osobito u nekim kulturama, okaljana
individualizmom, konzumerizmom i
slabljenjem ljudskih veza.

To nije bio slučaj u ranoj Crkvi.
Židovski mentalitet koji su sačuvali
prvi kršćani razlikovao se od našeg u
jednom ključnom aspektu: za njih je
Adam (a prije svega Krist, kao drugi
Adam) bio ne samo pojedinačni
čovjek, već i kolektivno biće koje je u
svom tijelu sadržavalo cijelo
čovječanstvo. U svom semitskom
značenju, čovjek nema "tijelo", već
"jest" tijelo.[6] Na hebrejskom izraz 
basar znači meso, ali i živo biće –
animirano meso – i ljudsko biće,
uključujući dušu. U Svetom se pismu
koristi s različitim značenjima, a na
grčki se prevodi i kao sarx (meso) i
kao sôma (tijelo). Hebrejsko značenje
uključuje jedinstvo između ljudskih
bića po njihovoj zajedničkoj prirodi i
međusobnom odnosu. Zato je Eva



„tijelo od njegova tijela” u odnosu na
Adama. S druge strane, sôma se
odnosi samo na pojedinca, i u tom
smislu je naglašena razlika: više od
„imamo isto tijelo (prirodu)", to ima
značenje „moje tijelo (i, prema tome,
moj život) razlikuje se od vašeg.”
Zapad je naslijedio drugo tumačenje.

Kada Sveto pismo govori o Adamu,
misli i na cijeli ljudski rod sadržan,
na neki način, u njegovom tijelu.
„Cijeli je ljudski rod u Adamu ‘kao
jedno tijelo jednoga čovjeka’”,[7] uči
Katekizam, pozivajući se na svetog
Tomu Akvinskog. Stoga svako dobro
djelo bilo kojeg od njegovih članova
jača jedinstvo cijelog tijela, a svaka
nevjera, nasuprot tome, razbija ga,
uzrokujući podjelu čovječanstva.
Istočni grijeh, koji je osobno počinio
Adam, postaje univerzalan, kao i
spasenje koje je osvojio Krist. Pavao
govori o "starom čovjeku" koji je u
svakome od nas jer pripadamo
ljudskom rodu, koji je pokopan s



Kristom u krštenju kada se ponovno
rađamo za novi život u Njemu.[8]

U tim prvim stoljećima crkveni su oci
promatrali čovječanstvo kao cjelinu,
kao jedinstveno tijelo. Shvatili su da
je Adamov grijeh upleo sve muškarce
i žene. „Svi mi nosimo njegovo ime”,
kaže sveti Irenej iz Lyona.[9] Svi
dijelimo istu ljudsku prirodu koju su
nam prenijeli naši praroditelji, lišenu
nadnaravnih darova. „Svi smo
napustili raj zajedno s Adamom, koji
mu je okrenuo leđa“, piše sveti
Efrem.[10] Krist dolazi da obnovi
izgubljeno jedinstvo Adamovog tijela
i ponovno ujedini ljudsku rasu. Krist
nadilazi podjele postavljene u
Babelu. U Kristu primamo Duha
Svetoga, da se kršćani mogu
razumjeti i dok govore različitim
jezicima, u novoj Pedesetnici.[11]

Crkva, Kristovo tijelo

Upečatljive su Isusove riječi upućene
Pavlu na putu za Damask: „Savle,



Savle, zašto me progoniš? Ja sam Isus
kojega ti progoniš” (usp. Dj 9,4-5).
Uskrsli Isus poistovjećuje svoje
učenike sa sobom, a Pavao shvaća da
između Isusa i Crkve postoji tako
bliska zajednica da progon učenika
znači progon samoga Isusa. Ovo
poistovjećivanje Crkve s Tijelom
Kristovim podrazumijeva da, ako se
ja poistovjećujem s Kristom, a to čine
i moji suvjernici, jedinstvo među
nama je mnogo jača veza nego u bilo
kojoj ljudskoj instituciji.

Kao dobrog Hebreja, za Pavla se
pojam tijela odnosio na jedinstvo
koje nadilazi individualnost čovjeka.
U Kristu, „po prirodi tijela koje je On
učinio svojim, cijela ljudska rasa je
tamo na neki način sadržana."[12]
Postavši utjelovljenim, Krist nije
samo preuzeo pojedinačno ljudsko
tijelo, već je na neki način preuzeo
sve nas u svom tijelu. Tako Krist
svoje spasenje čini dostupnim
cijelom čovječanstvu; svi su muškarci



i žene pozvani i sposobni činiti dio
njegova Tijela, Crkve. Crkva je
katolička ili sveopća ne zato što je
raširena po cijeloj zemlji; već je bila
katolička na dan Pedesetnice.[13]
Crkva je katolička jer je njezina istina
upućena cijelom čovječanstvu, koje
čini jedno tijelo, Adamovo, grijehom
rastrgano.

Odavde proizlazi neotuđiva
društvena dimenzija Crkve, koja je
organski jedna. To je tijelo, Tijelo
Kristovo (usp. 1 Kor 12,27), a ne
federacija lokalnih skupština. Zato
ako strada jedan član Crkve, s njim
trpe i ostali.[14] Tako ćemo razumjeti
što znači biti kršćanin na istinski i
puni način u onoj mjeri u kojoj ovu
društvenu dimenziju Crkve učinimo
svojom i živimo u skladu s njom. Ali
kad to zanemarimo, prestajemo
drugima pokazivati pravo lice Crkve.

Iskušenje odbijanja



Iako razumijemo tu stvarnost (da
smo svi braća i sestre kao Adamovi
potomci, po svojoj ljudskoj naravi, i
kao dio Tijela Kristova, koje je Crkva,
po krštenju), u svakodnevnom životu
često ne prepoznajemo ostale kao
takve. Ponekad je prvi dojam koji
ostavi netko ono što nas udaljava od
njega; drugi puta, to je presuda koja
proizlazi iz ponovljenog iskustva.
Nastojanje da obranimo istinu može
nas natjerati da prema nekome
reagiramo oštro ili sarkastično ili nas
mogu smetati slabosti i pogreške koje
vidimo u životima drugih. Kod
katolika, legitimne opcije mogu na
kraju pretvoriti čestite, dobre,
predane ljude u neprijatelje na
suprotnim stranama, bilo zbog
načina na koji sudjeluju u misi, ili
izbora vezanih uz obrazovanje
njihove djece ili autora koje vole
čitati. Kršćanima čak može postati
teško zaboraviti da je ono što nas
spaja puno jače i dublje od onoga što
bi moglo biti uzrokom podjela:



karakterne mane, načini reagiranja
na moralno ili društveno zlo, razlike
u mišljenjima o najboljem načinu
evangelizacije, politička mišljenja itd.

C. S. Lewis to izražava na vrlo
slikovit način u svojoj dobro poznatoj
knjizi Screwtape Letters. Iskusni
đavao tumači šegrtu kako se i
vidljiva Crkva može pretvoriti u
“napast” kojoj se mi kršćani
zadivljujuće lako damo zavesti. On
daje neke primjere, pune duhovitosti
i dobrog humora, kako je „pacijentu“,
nedavnom obraćeniku, teško
razumjeti blago „zajedništva u
različitosti“ čak i tijekom liturgijskih
obreda: „Vaš pacijent, zahvaljujući 
Oče naš, je budala. Pod uvjetom da
netko od tih susjeda pjeva
neusklađeno, ili ima čizme koje
škripe, ili ima dvostruku bradu, ili
čudnu odjeću, pacijent će vrlo lako
povjerovati da je njihova religija na
neki način smiješna.”[15]



U tom smislu, samo ljudsko bratstvo
može nas mnogo naučiti o odnosima
među kršćanima. To je univerzalno
iskustvo za one koji imaju braću i
sestre da, unatoč mogućim sukobima,
prisutnost vanjskog problema
(nasilništvo, bolest jednog od
roditelja, smrt voljene osobe) obično
ima kao trenutnu reakciju
zaboravljanje manjih sukoba, koji
ustupaju mjesto međusobnoj podršci,
privrženosti i obrani. Ljudi na
suprotnim krajevima spektra u
pogledu svojih ideja također ponekad
prepoznaju ljudskost druge osobe
upravo iz razloga ove vrste: jer im je
muž bolestan od raka, jer su izgubile
posao, jer im se rodila kći
preuranjeno. Ove situacije, u kojima
se suočavamo s dubokom ljudskom
patnjom, često su prilika da otvorimo
oči i uvidimo da smo „zajednički
odgovorni za brigu o svijetu,
uspostavljanje odnosa utemeljenih
na milosrđu, pravdi i poštovanju,



posebno prevladavanje bolesti
ravnodušnosti.”[16]

Osobna odgovornost za svačije
spasenje

Promatrajući čovječanstvo kao
jedinstvo, kršćanstvo također
nasljeđuje od židovstva svoju
zajedničku koncepciju spasenja.[17]
Drugim riječima, vjera se ne svodi na
„pojedinačnu odluku koja se događa
u dubini srca vjernika. Vjera je po
samoj svojoj naravi otvorena 'mi'
Crkve; uvijek se odvija unutar
njezina zajedništva . . . oni koji
vjeruju nikada nisu sami.”[18] Drugi
muškarci i žene dio su našeg
vlastitog života i također postaju dio
naše osobne odgovornosti, budući da
svi činimo dio istog Tijela. Oni su
braća ili sestre nad kojima smo
pozvani bdjeti, s kojima se miriti,
ljubiti. Biti kršćanin nije svedeno na
individualnu savjest svakog vjernika.



Naša će osobnost biti to jača što je
čvršća spoznaja pripadnosti Tijelu
Kristovu. Ne možemo pasti na olaku
ispriku da je Crkva, kao institucija,
odgovorna za bdijenje nad našom
braćom i sestrama u potrebi, preko
svojih dobrotvornih ili obrazovnih
organizacija, a da je moja
odgovornost kao krštene osobe samo
iznijeti svoj život i život onih koji su
mi najbliži. „Ni prema kojoj duši – ni
prema jednoj, ne možeš biti
ravnodušan“ rekao je sveti Josemaría
odlučno.[19]

Način na koji shvaćamo vjeru, i to u
njezinoj društvenoj dimenziji,
izravno utječe na naše djelovanje.
Razmatranje vlastitog života
odvojenog od drugih nije u skladu s
društvenom dimenzijom Crkve,
čovječanstva koje je Krist preuzeo u
svoje tijelo.

To ima niz vrlo praktičnih posljedica:
Osjećam li se odgovornim za druge,



da budu sretni, da se osjećaju
dobrodošli i shvaćeni, praćeni na
putu prema Kristu, Putu, Istini i
Životu? Kada branim svoje mišljenje,
činim li to uvijek ponašanjem i
tonom koji prepoznaje drugu osobu
u njenoj ljudskosti? Vidim li u
drugima braću i sestre u
zajedničkom nastojanju izgradnje
Crkve?

Snažna obitelj

Nedostatak jedinstva u Crkvi, bilo
zbog ravnodušnosti ili neslaganja,
može nas podsjetiti na babilonsku
kulu. Ovaj put problem se ne javlja
nužno među susjedima, već možda
na društvenim mrežama, objavama
u medijima, napadima s anonimnih
računa ili napisima koji ismijavaju
drugačije načine razmišljanja itd.
Nakon dva tisućljeća širenja i rasta
Crkve, neki aspekti su ojačali
(teologija, pastoral, evangelizacija),
ali nalazimo i podjele, često unutar



iste zajednice. Među onima koji
preferiraju ovaj ili onaj način
slavljenja liturgijskih čina, ili onima
koji glasuju za različite političke
stranke ili onima koji brane različite
načine provođenja evangelizacije,
može se podignuti stijeg uz tvrdnju
“to je prava katolička opcija”. Sveti
Josemaría je upozorio: „Čini mi se da
čujem svetog Pavla kako viče kada
govori ljudima u Korintu: je li Krist
podijeljen? Je li Pavao slučajno za vas
razapet ili ste u njegovo ime kršteni
da možete reći: ja sam Pavlov, ja
Apolonov, ja Kefin ili ja Kristov?”[20]

Rane na tijelu Kristovu nas bole, jer
lome ono što je najintimnije za
kršćanski identitet: pozvani smo biti
udovi Tijela, živo kamenje u
izgradnji Crkve, a poslanje
evangelizacije oštećeno je podjelama
među oni koji bi trebali radosno
raditi zajedno. Stoga nas Crkva često
podsjeća da smo pozvani biti „snage
jedinstva u Tijelu Kristovu. S velikom



poniznošću i povjerenjem zamolimo
Duha da svaki dan težimo rasti u
svetosti koja će nas učiniti živim
kamenjem u hramu koji On upravo
sada podiže u svijetu. Moramo biti
autentične snage jedinstva;
oprostimo pretrpljene uvrede i
kontrolirajmo sve osjećaje ljutnje i
sukoba.”[21]

Brigom za druge jačamo Crkvu i
cijelo čovječanstvo. Iznad svega
pridonosimo izgradnji Crkve,
omogućavajući njezino poslanje
prenošenja Kristove poruke onima
oko nas, kao što su to činili prvi
kršćani: svi su bili ispunjeni Duhom
Svetim i smjelo su govorili Božju riječ
(Dj 4: 31), jer je društvo onih koji su
povjerovali bilo jedno srce i duša (Dj
4,32).

[1] Sveti Justin, I. isprika, 67.

[2] Usp. Franjo, Fratelli Tutti, 116,
137, 168-169, 179, 183, 186.



[3] Benedikt XVI, Sacramentum
caritatis, 83.

[4] Benedikt XVI, Deus caritas est, 14.

[5] Franjo,Fratelli Tutti, 57.

[6] Usp. Rimljanima 12,4-5; 1 Kor
10,17; 1 Kor 12,13.

[7] Katekizam Katoličke Crkve, br.
404; usp. Sveti Toma Akvinski, 
Quaestiones disputatae de malo, 4.1.

[8] Usp. Franje, audijencija, 9. svibnja
2018.; Efežanima 4,20-24.

[9] Sveti Irenej, Protiv heretika, III,
23, 2.

[10] Sveti Efrem Sirijac, pjesma 49.

[11] Usp. Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 29. srpnja 1998.

[12] Usp. Hilarije iz Poitiersa, u Mt IV,
12.



[13] Usp. Henri de Lubac,
Katolicizam, 37-38.

[14] Usp. Lumen Gentium, 7.

[15] C. S. Lewis, Screwtape Letters,
pogl. 2.

[16] Fernando Ocáriz, “Enlarging the
Heart,” u Be to Care, 29. rujna 2022.

[17] Usp. Henri de Lubac,
Katolicizam, 46.

[18] Franjo, Lumen Fidei, 39.

[19] Sveti Josemaria, Kovačnica, 951.

[20] Sveti Josemaría, Pismo br. 4, 19
(1 Kor 1,13).

[21] Benedikt XVI, Homilija, 19.
svibnja 2008.

Goretti Garay



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-ii-
jedno-srce-i-dusa/ (19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-ii-jedno-srce-i-dusa/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-ii-jedno-srce-i-dusa/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-ii-jedno-srce-i-dusa/

	"Idi pa i ti čini tako" (II): Jedno srce i duša

