
opusdei.org

„Idi pa i ti čini tako“:
Božji zakon i
milosrđe

Novi članak u slijedu o
milosrđu. Od nas se očekuje da
oblikujemo svoja srca u skladu
s vodiljama naznačenim u
Blaženstvima, realnost Kristova
ideala zadaje nam put: „biti
milosrdni kao što je milosrdan
naš Otac“.

6.02.2017.

Neki je zakonoznanac jednom je
pristupio Isusu da ga upita što treba



činit da zadobije život vječni. Ono što
je zapravo želio bilo je iskušati
pravovjernost ovog učitelja iz
Nazareta, nesiguran što bi mislio o
njemu. [1] No naš se Gospodin nije
uznemirio pitanjem već se upustio u
razgovor s ovim čovjekom
odgovarajući mu drugim pitanjem: U
Zakonu što piše? Kako čitaš? [2]
Zakonodavac mu odgovori riječima
iz Pisama koje su svi Izraelci učili kao
djeca: Čuj o Izraele, Ljubi Gospodina
Boga svojega iz svega srca svoga, i
svom dušom svojom, i svom snagom
svojom, i svim umom svojim,[3] i
doda iz knjige Levitskog zakonika: I
svoga bližnjega kao sebe samoga.
[4 ]O tim dvjema zapovijedima visi
sav Zakon i Proroci. [5 ] I naš mu
Gospodin odgovori: Pravo si
odgovorio. To čini i živjet ćeš.[6]
Zakonodavac nije očekivao da će ovo
pitanje biti odgovoreno s tako
razoružavajućom jednostavnošću, 
već je, u želji da se opravda,[7]
postavio novo pitanje: A tko je moj



bližnji? [8] Naš Gospodin nije
odustao. U želji da sa sugovornikom
uspostavi povjerenje, uputi riječi
izravno prema srcu njemu i svim
ljudima svih vremena. Rječnikom
istodobno jednostavnim i uzvišenim
ispripovijedao je parabolu o dobrom
Samaritancu.

Biti dobar bližnji

U siromahu napadnutom na
njegovom putu iz Jeruzalema u
Jerihon, crkveni oci vide Adama i,
budući da Adam predstavlja čovjeka,
čitavo čovječanstvo, ranjeno
vlastitim grijesima, našim grijesima.
U dobrom Samaritancu prepoznaju
Isusa, koji nas strpljivo dolazi
izliječiti nakon što su drugi došli i
otišli bez stvarne moći promijeniti
svijet. On, suprotno tomu, to može i
želi.

Tako davna i prečasna propovijed
zamišlja njegov susret s Adamom koji
je istodobno njegov susret sa svakim



od nas, kada se On spustio u
podzemlje: Ja sam tvoj Bog, koji se za
tebe i za sve rođene od tebe, učinio
svojim sinom. I sada tebi kažem da
imam moć objaviti to onima koji su
okovima – Izađite, i onima koji su u
tami – Budite prosvijetljeni, i onima
koji spavaju – Ustanite.[9] S Isusom,
njegovi pomazanici, kršćani, također
su pozvani donositi spasenje, biti
dobri Samaritanci. Kao i njihov
Gospodar i oni moraju previjati
ljudima rane i polijevati ih vinom i
uljem.[10] Moraju biti dobri
gostioničari dok se Samaritanac ne
vrati. Ova gostiona ako promotrimo,
predstavlja crkvu. Sad je gostiona
budući je naš život putovanje, biti će
nam dom koji nikad nećemo
napustiti kad jednom sigurno
dospijemo u Kraljevstvo nebesko. U
međuvremenu, zahvalno
prihvaćamo pažnju koja nam se daje
u gostionici. [11]



Postoje horizonti koje Gospodin želi
otvoriti zakonodavcu i s njim, svim
kršćanima. Ne preispituje ga zbog
njegova ograničena razumijevanja.
Vodi ga prvenstveno kako bi razumio
da bi potom mogao sanjati, „Idi i čini
tako“. [12] Kao je uobičajeno u
evanđeljima, mudro je ne prenijeti
naglo svršetak priče. Odgovor na
Isusovo pitanje tko je bio bližnji
ranjena čovjeka sigurno je jasan: 
Onaj koji mu iskaza milosrđe. [13]
Ono što nije potpuno jasno je zašto je
naš Gospodin postavio to pitanje koje
izokreće pitanje zakonodavca. Isus
pomiče naše razumijevanje, ne radi
se isključivo o viđenju drugih kao
sama sebe, već o sposobnosti učinit
sebe poput drugih. [14] Suočen s
uskogrudnim stavovima koja nas
ograničavaju u nastojanjima da
činimo dobro, važući na primjer
pripada li neka osoba našem krugu
ili ne ili hoće li nam naknadno vratiti
uslugu, naš Gospodin odgovara
pozivom da proširimo svoja viđenja,



da postanemo bližnji drugim
ljudima.

Riječ bližnji tada mijenja značenje iz
osobe koja zaslužuje moju pažnju u
značenje ljepote srca. Kako bi nas
poučio, Bog izokreće i preoblikuje
postavljeno pitanje „Kome bi trebao
činiti dobro?“ Ono što je bilo predmet
diskusije i rasprave u školi židovskog
zakona (Gdje je granica? Kako daleko
moram ići u sažalijevanju drugih
ljudi?) postaje hrabar izazov. „Za
Kršćane“, kako kaže Sveti Ivan Pavao
II, „svako ljudsko biće naš je bližnji
koga treba voljeti. Ne bi si smjeli
postavljati pitanje koga treba voljeti,
jer postavljati si pitanje“tko je moj
bližnji?“ već predstavlja postavljanje
granica i uvjeta. Pravo pitanje nije
„Tko je moj bližnji?“ već „Kome
trebam biti bližnji?“ Odgovor je:
„svakom tko je u potrebi“, pa ako je i
stranac, postaje moj bližnji kome
moram pomoći.“ [15]



To znači biti blizak drugima,
„umjetnost pratnje“ kako naglašava
Papa Franjo, [16] u podsjećanju na
naš poziv da budemo blizu našim
bližnjima, da budemo „otoci
milosrđa usred mora ravnodušnosti“.
[17]

Put do punine zakona

Dijalog s zakonodavcem možemo
promatrati kao put od moralnog
nauka Starog zavjeta do punine
moralnog života u Kristu. Kako nas
podsjeća Sveti Pavao, Zakon
izabranog naroda je dobar i svet, [18]
no nije konačan i potpun. Stvoren je
prije svega kako bi pripremio
njihova srca za dolazak našeg
Gospodina.

Pitanje farizeja koja je najveća
zapovijed u Zakonu [19] čini se da
odražava osjećaj zaprepaštenja na
mnoštvu propisa koji je njihov
legalistički pogled nadodao na
židovski vjerski život. Isus se žalio



zakonodavcima da su ljude opteretili
teretom koji teško mogu podnijeti a
sami se ne dotiču tereta ni prstom.
[20] Gore od toga, ljudska tradicija
ponekad je korištena kao izgovor za
nepoštivanje svetih zapovjedi. Naš je
Gospodin osudio stav onih koji su
prinošenje žrtava u hramu koristili
za izgovor kako ne bi pomagali
svojim roditeljima.[21]

Isus im stoga skreće pogled na ono
što je temeljno, ljubav prema Bogu i
bližnjemu. Potvrđuje tako svoje riječi
da nije došao dokinuti Zakon i
Proroke. Došao sam ne dokinuti ih
nego ih ispuniti. [22] Savez koji je Bog
sklopio s ljudima podrazumijevao je
zapovjedi čija je izvorna namjena
nije bila donijeti teret već naprotiv,
voditi ih putem slobode. Vidite, stavio
sam pred vas danas život i dobro,
smrt i zlo. Ako slušate zapovjedi
Gospodina Boga vašega koje vam
zapovijedam danas… živjet ćete i
umnožiti se i Gospodin Bog vaš



blagoslovit će vas u zemlji u koju
ulazite i koju vam je namijenio.[23]

Zemlja obećana Židovima je simbol
zemlje u koji muškarci i žene svih
vremena mogu ući ako živimo u
skladu sa stvarnim značenjem Božjih
zapovjedi. Ona su ulaz u postizanju
zajedništva s Bogom budući će svaka
druga zemlja biti negostoljubiva.
„ Potrebno vam je srcu u ljubavi, ne
lagodan život da biste postigli sreću“.
[24]

Iako su ritualne i zakonske
percepcije Izraelaca nestale s
dolaskom Krista, deset Božjih
zapovijedi, poznate i kao Dekalog,
trajno su valjane. One sažimaju
ključne principe ljubavi prema Bogu,
stavljajući Ga ispred svega, poštujući
Njegovo sveto ime, posvećujući Mu
svoje dane kao što kršćani čine
nedjeljom i također ljubav prema
drugim ljudima, Pažnja i naklonost
prema roditeljima, zaštita života,



čistoća srca i tako dalje. Kolike su
generacije Izraelaca meditirale u
istini i očinskoj brizi sadržanoj u
ovim riječima: „Vaša su
svjedočanstva moje nasljeđe
dovijeka…radost moga srca,[25]
primjeru milosrđa Božjeg koji ne želi
da skrenemo s puta, koji želi da
živimo puninu života. Čini se da
svijet ponekad odbacuje zapovjedi
Božje kao zastarjele, primjerene
samo „djetinjstvu“ čovječanstva. No
postoje mnogi primjeri društava i
pojedinaca koji su se urušili kad su
pomislili da ih mogu zanemariti.
Ovih su deset Božjih „riječi“
konstanta unutarnjeg života
čovječanstva. Ako se iskrivljuju,
ljudska srca postaju deformirana.

Da postanete djeca vašeg oca

Dekalog je prenesen u novi zakon
ustanovljen od Krista koji nas je
spasio predajući svoj život na križ.
Novi zakon milost je Duha svetoga



predan nama kroz vjeru u Krista.[26]
Stoga nemamo više samo moralan
cilj kojem trebamo težiti, naš je cilj
sada živjeti u Kristu, postati sve više
Njemu slični, dopuštajući Duhu
svetomu da nas oblikujemo kako bi
mogli vršiti Njegove zapovjedi.

Kako možemo postati više slični
Kristu? Gdje se možemo ogledati
kakav je On? U katekizmu stoji da
Blaženstva opisuju naličje Isusa
Krista i prikazuju Njegovo milosrđe.
[27]Ovo nam evanđelje prikazuje
sliku našeg Gospodina, Njegovo lice
nam otkriva Očevu samilosnu ljubav
prema ljudima. Ono nam donosi
obećanja dana izabranom narodu i
usavršuje ih, usmjeravajući ih više
samo prema posjedovanju zemlje.
Već Kraljevstva nebeskog.[28]

U evanđelju po Mateju prva četiri
blaženstva odnose se na stav ili način
odnosa prema životu, blagoslovljeni
siromašni duhom, [29] oni koji tuguju,



[30] krotki, [31] oni koji gladuju i
žeđaju pravednosti [32]. Pozivaju nas
potpuno pouzdanje u Boga umjesto u
vlastite snage, da se suočimo s
patnjama kršćanskim duhom i da iz
dana u dan budemo strpljivi. Ovim
blaženstvima dodana su druga koja
naglasak stavljaju na djelovanje,
blagoslovljeni su milosrdni, [33] oni
čista srca, [34] mirotvorci. [35]
Preostala nam jasno kazuju da ćemo
u slijeđenju Krista trpjeti poteškoće,
[36] ali da bismo uvijek trebali biti
radosni. „Jer Kraljevstvo je nebesko
za one koji znaju kako biti sretni na
zemlji“.[37]

Blaženstva nam prikazuju milosrđe
Božje koji je odlučan dati
neograničenu radost onima koji Ga
slijede, radujte se i kličite jer velika je
vaša nagrada na nebesima.[38]
Štoviše, blaženstva nisu tek izreke
koji dočaravaju utopiju, bolji svijet
koji bi netko drugi trebao uspostaviti
ili lažne utjehe pred licem životnih



teškoća. Blaženstva su također
zahtjevan priziv koji Bog upućuje
srcu svakog čovjeka, bodreći nas da
se posvetimo radu na dobru i pravdi
sada i ovdje na zemlji.

Razmatrajući često o blaženstvima,
možda u osobnoj molitvi, pomaže
nam primjenjivati ih u
svakodnevnom životu. Krotkost se
primjerice često ogleda „u onom
ljubaznom smiješku za onoga koji ti
dosađuje; onoj šutnji pred
nepravednom optužbom; tvom
dobrohotnom razgovoru s
dosadnima i nametljivima;
svakodnevnom prelaženju preko ove
ili one neugodnosti i nezgodne
sitnice osoba koje s tobom žive…“.
[39]

Ako nastojimo živjeti prema duhu
blaženstava steći ćemo postepeno
stavove i kriterije koji će nam pomoći
lakše živjeti po Zapovijedima. Čistoća
srca omogućuje nam gledati sliku



Boga u svakom čovjeku, gledajući na
nj kao na nekoga vrijednog
poštovanja a ne kao predmet
zadovoljenja izopačenih strasti. Biti
miroljubiv vodi nas životu poput
djece Božje i prepoznavanju drugih
kao Njegove djece, slijedeći put
najizvrsniji [40] milosrđa koji sve
pokriva, sve vjeruje, svemu se nada,
sve podnosi, [41] pretvarajući rane u
prigode za ljubav i molitvu za one
koji nas progone. [42] Ukratko,
oblikujući naša srca u skladu s
blaženstvima ostvaruje ideal koji
Krist stavlja pred nas, biti milostivi
kao i Otac vaš što je milostiv. [43]
Postajemo nositelji ljubavi Božje i
učimo gledati druge kao naše bližnje
koji trebaju našu pomoć. U Kristu, mi
smo dobri Samaritanci koji su
milosrdni kako bi u potpunost
ispunili zakon milosrđa. Tada naše
srce raste i postaje veće kao što je i
našoj Blaženoj Gospi.

[1] Cf. Lk 10:25



[2] Lk 10:26

[3] Ponovljeni zakon 6:5

[4] Lev 19:18

[5] Mt 22:40

[6] Lk 10:28

[7] Lk 10:29

[8] Ibid.

[9] Propovijed na Veliku subotu (PG
43, 462)

[10] Cf. Lk 10:34

[11] Sveti Augustin, Propovijed 131, 6

[12] Lk 10:37

[13] Ibid.

[14] Papa Franjo,Poruka, 24 siječanj
2014



[15] Sveti Ivan Pavao II, Govor, 2
veljača 1999

[16] Papa Franjo, Apostolska
Pobudnica Evangelii Gaudium, broj.
169

[17] Papa Franjo, Poruke, 4 listopad
2014

[18] Cf. Rim 7:12

[19] Mt 22:36

[20] Lk 11:46

[21] Cf. Mt 15:3-6

[22] Mt 5:17

[23] Ponovljeni zakon 30:15-18

[24] Sveti Josemaria, Brazda, broj 795

[25] Ps 119[118], 111

[26] Cf. Sveti Toma Akvinski, Suma I-
II, q. 106, a.1, c, i ad 2; citat u Sv. Ivan



Pavao II, Enciklika. Veritas Splendor,
broj 24

[27] Katekizam Katoličke Crkve, broj
1717

[28] Ibid. broj. 1716

[29] Mt 5:3

[30] Mt 5:4

[31] Mt 5:5

[32] Mt 5:6

[33] Mt 5:7

[34] Mt 5:8

[35] Mt 5:9

[36] Mt 5:10-12

[37] Sveti Josemaria, Kovačnica, broj
1055

[38] Mt 5:12



[39] Sveti Josemaria, Put, broj 173

[40] 1 Kor 12:31

[41] 1 Kor 13:7

[42] Cf. Mt 5: 44-45

[43] Lk 6:36

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-bozji-

zakon-i-milosrde/ (10.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-bozji-zakon-i-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-bozji-zakon-i-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/idi-pa-i-ti-cini-tako-bozji-zakon-i-milosrde/

	„Idi pa i ti čini tako“: Božji zakon i milosrđe

