opusdei.org

Homilija nuncija
Lingue na
spomendan
sv.Josemarije

Apostolskoi nuncij u Republici
Hrvatskoj nadbiskup Giorgia
Lingue predvodio je sveto
misno slavlje na spomendan sv.
Josemarije Escrive de
Balaguera, u ponedjeljak 26.
lipnja 2023. u crkvi Majke Bozje
Lurdske u Zagrebu. Homiliju
donosimo u nastavku.

13.07.2023.



Draga braco i sestre,

zahvaljujem podru¢nom vikaru za
poziv koji mi je uputio da slavim ovu
misu u Cast svetog Josemarije Escrive
de Balaguera.

Uvijek sam poStovao i cijenio
duhovne sinove svetog utemeljitelja
Opusa Dei, zahvaljujuéi ¢lanovima
Djela koje sam upoznao i koji su bili
moji kolege, kako u Vatikanu tako i u
Apostolskoj nuncijaturi u Italiji.
Medutim, nikada nisam imao priliku
produbiti duhovnost Djela.

Sada kada sam to barem malo
pokusao, mogu reci da me njegova
poruka odusevila.

Pokusat ¢u istaknuti neke Cinjenice
koje su me se dojmile u njegovoj
misli, posebice u svjetlu biblijskih
Citanja koja su odabrana za njegov
liturgijski spomendan.



U odlomku iz Poslanice Rimljanima
koji smo culi, sveti Pavao kaze: ,,Svi
koje vodi Duh Bozji sinovi su

Bozji“ (Rim 8, 14).

Cini mi se da su ovdje sadrzane dvije
glavne tocke na kojima se temelji
duhovnost svetog Josemarije:
bozansko sinovstvo svakoga ljudskog
bica i duznost da se slijedi glas Duha
BoZjega da bi to sinovstvo, koje je
prirodno dano svakomu, postalo
ocito.

Potencijalno, naime, svaki muskarac
i Zena, ukoliko ih se promatra kao
stvorenje, jesu djeca Bozja, ali to
sinovstvo dolazi do punog izraZaja
tek kada se otvorimo Duhu Bozjem i
prihvatimo ga, odnosno kada
dopustimo da nas On vodi: Svi koje
vodi Duh BoZji sinovi su BoZji.

Ocito je da i greSan, izopacen sin
uvijek ostaje sin, ali u njemu se vise
ne naziru oceve crte.



Da bi se ocitovalo nase boZansko
sinovstvo, potrebni su izvanjski
uvjeti: naSa obitelj, mjesto, Zupa,
Skola, prijatelji, susreti, knjige koje
smo procitali, ukratko, sve ono Sto
moZe predstavljati sredinu u koju
smo uronjeni, ali i svjetlost koja
dolazi odozgor i pospjeSuje razvoj
potencijala koji nam je dan prirodom
i Zivotnom sredinom.

U propovijedi prigodom kanonizacije
svetog Josemarije, sveti Ivan Pavao
II. je rekao da nas svetac ,nije
prestajao (...) pozivati svoju duhovnu
djecu da zazivaju Duha Svetoga da bi
osigurali da unutarnji Zivot odnosno
Zivot odnosa s Bogom te obiteljski,
profesionalni i druStveni Zivot, ¢itav
sazdan od malih zemaljskih
stvarnosti, ne budu odvojeni, nego da
Cine jednu egzistenciju, ,svetu i punu
Boga‘.“

Zivot djece BoZje postaje plodan i
bozansko sinovstvo se oCituje kada



dopustimo susret ljudske stvarnosti,
koja nam je dana rodenjem i koja se
obogacuje okolinom u kojoj
odrastamo i obrazovanjem Kkoje
primamo, i boZanske milosti, kada se
otvaramo Duhu Bozjemu.

Taj se susret, prije svega, dogada u
molitvi. Zahvaljujué¢i molitvi nas se
Zivot unificira: kontemplacija potice
na djelovanje i svako je djelovanje
vodeno svjetlom o kojem smo
kontemplirali.

Djelovanje i kontemplacija
podjednako su potrebni da bi
bozansko sinovstvo koje smo primili
bilo u potpunosti izrazeno.

Ova ravnoteza izmedu kontemplacije
1 djelovanja naziva se svetost. Svetost
koju predlaZe sveti Josemaria je
svetost koja Cvrsto stoji na zemlji,
ona na koju smo svi pozvani. Ne
postoji, zapravo, nitko tko ne bi
mogao kontemplirati o Bogu i zatim



djelovati u skladu s onim o ¢emu je
razmisljao.

Papa Franjo je to ponovio u raznim
prigodama, primjerice kada je rekao:
,»...da bismo bili sveti, ne moramo
nuzno biti biskupi, svecenici ili
redovnici: ne, svi sSmo pozvani
postati sveti! (...) Zivedi s ljubavlju i
nudeci svoje krscansko
svjedoCanstvo u nasim
svakodnevnim poslovima, upravo tu
smo pozvani postati sveti. I svatko u
uvjetima i stanju Zivota u kojem se
nalazi.“ Zatim je Papa naveo nekoliko
primjera: ,,Ali, oCe, ja radim u
tvornici...; Radim kao knjigovoda,
uvijek s brojevima, a tu ne mozes biti
svet...“ - ,,Da, moZeS! Ondje gdje radis
mozes postati svet. Bog ti daje milost
da postanes svet. Bog ti se
objavljuje.“ Uvijek 1 na svakom
mjestu moZe se postati svet. (...) U
svom domu, na ulici, na poslu, u
Crkvi...“ (Opca audijencija, srijeda 19.
studenoga 2014.).



Cini mi se da je to dobar saZetak
misli svetog Josemarije.

Papa je te pojmove sustavno razvio
kada je pisao Apostolsku pobudnicu
Gaudete et exultate u kojoj je zapisao:
»,Ono na Sto Zelim podsjetiti ovom
pobudnicom je prije svega poziv na
svetost koji Gospodin upucuje
svakome od nas, taj poziv kojim se
takoder obraca tebi: Budite sveti, jer
ja sam svet (Lev 11, 44; 1 Pt 1,

16)“ (GE 10).

Kada su ga jednom upitali o napretku
Opusa Dei, sveti Josemaria je rekao:
,0d samoga pocetka, jedini cilj Opusa
Dei bio je osigurati da usred svijeta
uvijek bude muskaraca i Zena svih
rasa i drustvenih uvjeta koji nastoje
ljubiti i sluziti Bogu i ljudima preko
svog svakodnevnog rada i pomocu
njega. Od pocetka Djela, 1928.

godine, moja je propovijed bilo ova:
svetost nije privilegij nekolicine jer
svi putovi na zemlji mogu postati



boZanski, svi uvjeti Zivota, sva
zvanja, sva postena
zanimanja“ (Razgovori, Zasto je
nastao Opus Dei? ToCka 26).

U tom smislu moZemo reci da je sveti
Josemaria, zajedno s raznim drugim
duhovnim autorima i prosvije¢enim
teolozima, bio preteca Drugoga
vatikanskog koncila koji ovako pise u
Lumen gentium: ,,...Svi su Kristovi
vjernici bilo kojega poloZaja i staleza,
svaki na svojemu putu, pozvani od
Gospodina na ono savrsenstvo
svetosti kojim je savrSen sam

Otac.“ (LG 11).

Sveti Josemaria uklapa se u onu
duhovnu struju koja pripada tradiciji
Crkve koja vrednuje krsnu milost, a
time i laikat. U tom je smislu posve
moderan i u skladu sa sinodskim
hodom kojim ide sveopca Crkva pri
Cemu, kako nam je rekao kardinal
Grech, generalni tajnik Sinode, koji je
doSao u Zagreb na blagdan Majke



BoZje od Kamenitih vrata, sinodski
hod nije niSta drugo doli nastojanje
da se vrednuje krsna milost koju je
svatko primio.

Ovdje se rado prisjecam jednoga
sveca koji me je uvijek nadahnjivao,
a Cije je razmisljanje vrlo blisko
svetom Josemariji, to je sveti Franjo
Saleski, koji je govorio da svatko, iako
na razlicite nacine, moZe biti
poboZzna, odnosno sveta osoba:
»~PoboZnost — citiram francuskoga
sveca — mora drugacije prakticirati
gospodin, obrtnik, sluga, princ,
udovica, neudata Zena i udana
Zena.“ (...) I dodao je: ,Pogreska je,
zapravo krivovjerje, htjeti iskljuciti
vrSenje poboZnosti iz vojnog
okruzenja, iz obrtnickih radionica, s
dvorova princeva, iz kuca bracnih
parova. (...) Gdje god bili, moZemo i
moramo teZziti savrsenom

zivotu“ (Uvod u poboZni Zivot, 1, 3).



Svaki trenutak, svaki ¢in, moze i
mora biti prigoda da ljubimo Boga
svim srcem, svim umom i svom
snagom: ako sam dobro shvatio, iz
onoga malo Sto sam procitao, upravo
je to bit poruke sv. Josemarije.

ZavrSavam citirajuc¢i misao koja me
se duboko dojmila i koja je povezana
s evandeoskim odlomkom koji smo
Culi. Isusovi su ucenici cijelu no¢
pecali i niSta nisu ulovili. Golem
neuspjeh.

Koliko li puta i mi osje¢amo da su
nam mreZe prazne? Koliko li puta
vidimo da toliki nas trud ne donosi
Zeljene rezultate? Ipak, Petar, unatoc
neuspjehu, i dalje ima puno
povjerenje u Isusa i veliku poniznost.
On, vrsni ribar, slusa savjet tesara i
ponovno baca mreZe, nakon Sto ih je
teSkom mukom izvukao prazne: ,Na
tvoju Cu rijec baciti mreZe.“



Njegovo povjerenje u Isusa i njegova
poniznost bivaju nagradeni.
Neuspjeh se pretvara u uspjeh.

Sveti Josemaria je u svojem mozda
najpoznatijem djelu, Putu, napisao:
,DO0Zivio si neuspjeh! — Nikada ne
dozivljavamo neuspjehe. — (ako) si se
potpuno pouzdao u Boga. — Nisi
izostavio nikakva ljudska sredstva.
Uvjeri se u ovu istinu: tvoj uspjeh -
sada i pod ovim okolnostima - bio je
ne uspjeti. — Zahvali Gospodinu i
pocni ispocCetka!“ (Put, 404).

Tvoj uspjeh je bio ne uspjeti. Odnosno,
pravi uspjeh je poniznost. Ne moze
se iskusiti vlastita poniznost sve dok
covjek ne prode kroz iskustvo
poniZenja. Stoga zahvali Gospodinu i
pocni ispocetka! Ponovno
zapocinjanje jest sposobnost da se
ponovno bace mreze, ¢ak i nakon
neuspjeha, polazuci svoje povjerenje
u Onoga koji moZe sve.



To Cini da se osjecamo malenima, ali
nam u isto vrijeme pomaze iskusiti
BoZju veli¢inu: ,,Idi od mene! Gresan
sam ¢ovjek, Gospodine!“ Sto je ¢ovjek
svjesniji BoZje svetosti, to viSe opaZza
vlastitu bijedu.

Tada promatra Onoga koji nije uspio,
Isusa raspetoga, koji na vrhuncu
poniZenja obnavlja svoje povjerenje
u Oca govoreci: ,,0Ce, u ruke tvoje
predajem duh svoj!“ (Lk 23, 46).

Po tom neuspjehu Otac je otkrio
svoju svemoc i Isusovo se uskrsnuce
iz poraza pretvara u pobjedu.
Pobjedu Oceve ljubavi.

»,Nikada ne doZivljavamo neuspjehe*
—svaki na$ neuspjeh je prilika za
pobjedu Njegove ljubavi.

Kada si poniZen, kada se sramis zbog
onoga Sto si ucinio, Sto onda treba$
uciniti? ,Zahvali Gospodinu i po¢ni
ispocetka!“, rekao bi sveti Josemaria.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/homilija-nuncija-lingue-na-
spomendan-sv-josemarije/ (12.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/homilija-nuncija-lingue-na-spomendan-sv-josemarije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/homilija-nuncija-lingue-na-spomendan-sv-josemarije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/homilija-nuncija-lingue-na-spomendan-sv-josemarije/

	Homilija nuncija Lingue na spomendan sv.Josemarije

