
opusdei.org

Homilija nuncija
Lingue na
spomendan
sv.Josemarije

Apostolskoi nuncij u Republici
Hrvatskoj nadbiskup Giorgia
Lingue predvodio je sveto
misno slavlje na spomendan sv.
Josemaríje Escrive de
Balaguera, u ponedjeljak 26.
lipnja 2023. u crkvi Majke Božje
Lurdske u Zagrebu. Homiliju
donosimo u nastavku.

13.07.2023.



Draga braćo i sestre,

zahvaljujem područnom vikaru za
poziv koji mi je uputio da slavim ovu
misu u čast svetog Josemaríje Escrive
de Balaguera.

Uvijek sam poštovao i cijenio
duhovne sinove svetog utemeljitelja
Opusa Dei, zahvaljujući članovima
Djela koje sam upoznao i koji su bili
moji kolege, kako u Vatikanu tako i u
Apostolskoj nuncijaturi u Italiji.
Međutim, nikada nisam imao priliku
produbiti duhovnost Djela.

Sada kada sam to barem malo
pokušao, mogu reći da me njegova
poruka oduševila.

Pokušat ću istaknuti neke činjenice
koje su me se dojmile u njegovoj
misli, posebice u svjetlu biblijskih
čitanja koja su odabrana za njegov
liturgijski spomendan.



U odlomku iz Poslanice Rimljanima
koji smo čuli, sveti Pavao kaže: „Svi
koje vodi Duh Božji sinovi su
Božji“ (Rim 8, 14).

Čini mi se da su ovdje sadržane dvije
glavne točke na kojima se temelji
duhovnost svetog Josemaríje:
božansko sinovstvo svakoga ljudskog
bića i dužnost da se slijedi glas Duha
Božjega da bi to sinovstvo, koje je
prirodno dano svakomu, postalo
očito.

Potencijalno, naime, svaki muškarac
i žena, ukoliko ih se promatra kao
stvorenje, jesu djeca Božja, ali to
sinovstvo dolazi do punog izražaja
tek kada se otvorimo Duhu Božjem i
prihvatimo ga, odnosno kada
dopustimo da nas On vodi: Svi koje
vodi Duh Božji sinovi su Božji.

Očito je da i grešan, izopačen sin
uvijek ostaje sin, ali u njemu se više
ne naziru očeve crte.



Da bi se očitovalo naše božansko
sinovstvo, potrebni su izvanjski
uvjeti: naša obitelj, mjesto, župa,
škola, prijatelji, susreti, knjige koje
smo pročitali, ukratko, sve ono što
može predstavljati sredinu u koju
smo uronjeni, ali i svjetlost koja
dolazi odozgor i pospješuje razvoj
potencijala koji nam je dan prirodom
i životnom sredinom.

U propovijedi prigodom kanonizacije
svetog Josemaríje, sveti Ivan Pavao
II. je rekao da naš svetac „nije
prestajao (…) pozivati svoju duhovnu
djecu da zazivaju Duha Svetoga da bi
osigurali da unutarnji život odnosno
život odnosa s Bogom te obiteljski,
profesionalni i društveni život, čitav
sazdan od malih zemaljskih
stvarnosti, ne budu odvojeni, nego da
čine jednu egzistenciju, ‚svetu i punu
Boga‘.“

Život djece Božje postaje plodan i
božansko sinovstvo se očituje kada



dopustimo susret ljudske stvarnosti,
koja nam je dana rođenjem i koja se
obogaćuje okolinom u kojoj
odrastamo i obrazovanjem koje
primamo, i božanske milosti, kada se
otvaramo Duhu Božjemu.

Taj se susret, prije svega, događa u
molitvi. Zahvaljujući molitvi naš se
život unificira: kontemplacija potiče
na djelovanje i svako je djelovanje
vođeno svjetlom o kojem smo
kontemplirali.

Djelovanje i kontemplacija
podjednako su potrebni da bi
božansko sinovstvo koje smo primili
bilo u potpunosti izraženo.

Ova ravnoteža između kontemplacije
i djelovanja naziva se svetost. Svetost
koju predlaže sveti Josemaría je
svetost koja čvrsto stoji na zemlji,
ona na koju smo svi pozvani. Ne
postoji, zapravo, nitko tko ne bi
mogao kontemplirati o Bogu i zatim



djelovati u skladu s onim o čemu je
razmišljao.

Papa Franjo je to ponovio u raznim
prigodama, primjerice kada je rekao:
„…da bismo bili sveti, ne moramo
nužno biti biskupi, svećenici ili
redovnici: ne, svi smo pozvani
postati sveti! (…) živeći s ljubavlju i
nudeći svoje kršćansko
svjedočanstvo u našim
svakodnevnim poslovima, upravo tu
smo pozvani postati sveti. I svatko u
uvjetima i stanju života u kojem se
nalazi.“ Zatim je Papa naveo nekoliko
primjera: „Ali, oče, ja radim u
tvornici…; Radim kao knjigovođa,
uvijek s brojevima, a tu ne možeš biti
svet…“ – „Da, možeš! Ondje gdje radiš
možeš postati svet. Bog ti daje milost
da postaneš svet. Bog ti se
objavljuje.“ Uvijek i na svakom
mjestu može se postati svet. (…) U
svom domu, na ulici, na poslu, u
Crkvi…“ (Opća audijencija, srijeda 19.
studenoga 2014.).



Čini mi se da je to dobar sažetak
misli svetog Josemaríje.

Papa je te pojmove sustavno razvio
kada je pisao Apostolsku pobudnicu 
Gaudete et exultate u kojoj je zapisao:
„Ono na što želim podsjetiti ovom
pobudnicom je prije svega poziv na
svetost koji Gospodin upućuje
svakome od nas, taj poziv kojim se
također obraća tebi: Budite sveti, jer
ja sam svet‘ (Lev 11, 44; 1 Pt 1,
16)“ (GE 10).

Kada su ga jednom upitali o napretku
Opusa Dei, sveti Josemaría je rekao:
„Od samoga početka, jedini cilj Opusa
Dei bio je osigurati da usred svijeta
uvijek bude muškaraca i žena svih
rasa i društvenih uvjeta koji nastoje
ljubiti i služiti Bogu i ljudima preko
svog svakodnevnog rada i pomoću
njega. Od početka Djela, 1928.
godine, moja je propovijed bilo ova:
svetost nije privilegij nekolicine jer
svi putovi na zemlji mogu postati



božanski, svi uvjeti života, sva
zvanja, sva poštena
zanimanja“ (Razgovori, Zašto je
nastao Opus Dei? Točka 26).

U tom smislu možemo reći da je sveti
Josemaría, zajedno s raznim drugim
duhovnim autorima i prosvijećenim
teolozima, bio preteča Drugoga
vatikanskog koncila koji ovako piše u
Lumen gentium: „…Svi su Kristovi
vjernici bilo kojega položaja i staleža,
svaki na svojemu putu, pozvani od
Gospodina na ono savršenstvo
svetosti kojim je savršen sam
Otac.“ (LG 11).

Sveti Josemaría uklapa se u onu
duhovnu struju koja pripada tradiciji
Crkve koja vrednuje krsnu milost, a
time i laikat. U tom je smislu posve
moderan i u skladu sa sinodskim
hodom kojim ide sveopća Crkva pri
čemu, kako nam je rekao kardinal
Grech, generalni tajnik Sinode, koji je
došao u Zagreb na blagdan Majke



Božje od Kamenitih vrata, sinodski
hod nije ništa drugo doli nastojanje
da se vrednuje krsna milost koju je
svatko primio.

Ovdje se rado prisjećam jednoga
sveca koji me je uvijek nadahnjivao,
a čije je razmišljanje vrlo blisko
svetom Josemariji, to je sveti Franjo
Saleški, koji je govorio da svatko, iako
na različite načine, može biti
pobožna, odnosno sveta osoba:
„Pobožnost – citiram francuskoga
sveca – mora drugačije prakticirati
gospodin, obrtnik, sluga, princ,
udovica, neudata žena i udana
žena.“ (…) I dodao je: „Pogreška je,
zapravo krivovjerje, htjeti isključiti
vršenje pobožnosti iz vojnog
okruženja, iz obrtničkih radionica, s
dvorova prinčeva, iz kuća bračnih
parova. (…) Gdje god bili, možemo i
moramo težiti savršenom
životu“ (Uvod u pobožni život, I, 3).



Svaki trenutak, svaki čin, može i
mora biti prigoda da ljubimo Boga
svim srcem, svim umom i svom
snagom: ako sam dobro shvatio, iz
onoga malo što sam pročitao, upravo
je to bit poruke sv. Josemaríje.

Završavam citirajući misao koja me
se duboko dojmila i koja je povezana
s evanđeoskim odlomkom koji smo
čuli. Isusovi su učenici cijelu noć
pecali i ništa nisu ulovili. Golem
neuspjeh.

Koliko li puta i mi osjećamo da su
nam mreže prazne? Koliko li puta
vidimo da toliki naš trud ne donosi
željene rezultate? Ipak, Petar, unatoč
neuspjehu, i dalje ima puno
povjerenje u Isusa i veliku poniznost.
On, vrsni ribar, sluša savjet tesara i
ponovno baca mreže, nakon što ih je
teškom mukom izvukao prazne: „Na
tvoju ću riječ baciti mreže.“



Njegovo povjerenje u Isusa i njegova
poniznost bivaju nagrađeni.
Neuspjeh se pretvara u uspjeh.

Sveti Josemaría je u svojem možda
najpoznatijem djelu, Putu, napisao:
„Doživio si neuspjeh! – Nikada ne
doživljavamo neuspjehe. – (ako) si se
potpuno pouzdao u Boga. – Nisi
izostavio nikakva ljudska sredstva.
Uvjeri se u ovu istinu: tvoj uspjeh –
sada i pod ovim okolnostima – bio je
ne uspjeti. – Zahvali Gospodinu i
počni ispočetka!“ (Put, 404).

Tvoj uspjeh je bio ne uspjeti. Odnosno,
pravi uspjeh je poniznost. Ne može
se iskusiti vlastita poniznost sve dok
čovjek ne prođe kroz iskustvo
poniženja. Stoga zahvali Gospodinu i
počni ispočetka! Ponovno
započinjanje jest sposobnost da se
ponovno bace mreže, čak i nakon
neuspjeha, polažući svoje povjerenje
u Onoga koji može sve.



To čini da se osjećamo malenima, ali
nam u isto vrijeme pomaže iskusiti
Božju veličinu: „Idi od mene! Grešan
sam čovjek, Gospodine!“ Što je čovjek
svjesniji Božje svetosti, to više opaža
vlastitu bijedu.

Tada promatra Onoga koji nije uspio,
Isusa raspetoga, koji na vrhuncu
poniženja obnavlja svoje povjerenje
u Oca govoreći: „Oče, u ruke tvoje
predajem duh svoj!“ (Lk 23, 46).

Po tom neuspjehu Otac je otkrio
svoju svemoć i Isusovo se uskrsnuće
iz poraza pretvara u pobjedu.
Pobjedu Očeve ljubavi.

„Nikada ne doživljavamo neuspjehe“
– svaki naš neuspjeh je prilika za
pobjedu Njegove ljubavi.

Kada si ponižen, kada se sramiš zbog
onoga što si učinio, što onda trebaš
učiniti? „Zahvali Gospodinu i počni
ispočetka!“, rekao bi sveti Josemaría.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/homilija-nuncija-lingue-na-
spomendan-sv-josemarije/ (12.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/homilija-nuncija-lingue-na-spomendan-sv-josemarije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/homilija-nuncija-lingue-na-spomendan-sv-josemarije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/homilija-nuncija-lingue-na-spomendan-sv-josemarije/

	Homilija nuncija Lingue na spomendan sv.Josemarije

