
opusdei.org

Gradnja na stijeni:
Životni plan (II)

Put kojim hodamo s Bogom
obilježen je kako vremenima
blagostanja, tako i poteškoćama
i umorima. Vjernost naumu
života ne sastoji se u težnji za
"savršenim izvršenjem", već u
prebivanju u Božjoj ljubavi i
pronalaženju odmora u njemu.

7.03.2025.

Tijekom godina u Nazaretu, Isus je
dobro poznavao fizički rad; možda
čak i građevinarstvo. Sveti Matej
nam to daje naslutiti kada, u



posljednjim taktovima Govora na
gori, uključuje usporedbu koju je
Učitelj jednom upotrijebio da bi
objasnio kako trebamo usvajati
njegova učenja. Isus govori o dvije
vrste graditelja: jedan koji svoju kuću
gradi na pijesku, drugi koji odlučuje
graditi na kamenu (usp. Mt 7,24-27).
Kuće su naizgled slične, jer su obje
izgrađene od istih Isusovih riječi, no
vrijeme će pokazati koliko je jedna
mnogo krhkija od druge. Kad dođu
poteškoće – kad padne kiša, kad dođu
poplave, a vjetrovi pušu i razbiju
kuću – postaje jasnije da nije
dovoljno imati apstraktno, teoretsko
poimanje kršćanskog života: ostati
ondje bilo bi kao graditi na pijesku.
Stoga trebamo često posjećivati 
Isusa, održavati redoviti kontakt s
njim: naviknuti ga pozorno slušati u
molitvi i razviti druge stabilne, trajne
navike koje će nam pomoći da
njegove riječi provedemo u djelo.
Tako možemo živjeti od toga, ne
samo u dobrim vremenima, nego i u



vremenima kada su naša vjera i
uvjerenja na kušnji.

Sveti Josemaría izrazio je nešto vrlo
slično iz sjećanja iz djetinjstva, koje
pristupa unutarnjem životu kroz
sliku ceste: „Oni znakovi koji su, u
planinama moje zemlje, bili
postavljeni na rubovima cesta, ostali
su duboko urezani u mojoj glavi kao
djetetu; neki visoki stupovi, obično
obojeni u crveno, privukli su mi
pozornost. Objasnili su mi tada da,
kad padne snijeg i prekrije putove,
polja i pašnjake, šume, kamenjare i
gudure, ti se kolci ističu kao siguran
orijentir, tako da svi uvijek znaju
kuda ide cesta. U životu kršćanina“,
nastavio je, „događa se nešto slično:
Ima proljeća i ljeta, ali dolaze i zime,
dani bez sunca i noći bez mjeseca. Ne
možemo dopustiti da naš odnos s
Isusom Kristom ovisi o našem
raspoloženju, o promjenama u
našem karakteru. I upravo u tim
najtežim trenucima“, zaključio je,



„duhovni životni plan je
najpotrebniji“: ti običaji, „dobro
ukorijenjeni i prilagođeni svakom
čovjeku, bit će poput onih štapova
obojenih crvenom bojom, koji
nastavljaju obilježavati naš put, sve
dok Gospodin ne odluči da će sunce
ponovno zasjati, led će se otopiti, a
srce će ponovno zatitrati, zapaljeno
vatrom koja nikada nije bila stvarno
ugašena: bila je to samo žeravica
skrivena pepelom sezone grešaka ili
manje truda ili malo odricanja“ (1).

Rasti u krizama

Sasvim je normalno da tijekom
života čovjek mora proći kroz
trenutke krize, veće ili manje
važnosti (2). Događa se, primjerice,
da se mladi oduševe velikim
idealima i upuste se u avanturu bez
previše razmišljanja; kako stječu više
iskustva, međutim, postaju
obeshrabreni: shvaćaju koliko je
teško promijeniti svijet ili



jednostavno promijeniti sebe; ili su
iznenađeni lakoćom s kojom su
njihovi prethodno jaki osjećaji, za
koje su možda vjerovali da jamče
stabilnost njihovih uvjerenja,
popustili pred novim okolnostima.
Postoje i životni trenuci, prijelomni
trenuci poput dolaska zrelosti ili
odlaska u mirovinu, u kojima smo
prirodno skloni sagledati prijeđeni
put, a u kojima neuspjesi,
razočaranja, ono što je moglo biti, a
nije, ponekad izbijaju u prvi plan.
Tada može postati teško prihvatiti
vlastitu povijest, nečija se vizija
možda zamagli kada je u pitanju
vrednovanje i zahvalnost za toliko
dobrih stvari, a osoba traži utjehu u
onome što je sveti Josemaría nazvao,
neprevodivom igrom riječi,
mističnim željnim razmišljanjem:
„Volio bih da se nisam oženio, volio
bih da nisam imao to zanimanje,
volio bih da imam više zdravlja, ili
manje godina, ili više vremena!“ (3)



Ove i slične krize nisu – ne bi smjele
biti – trenuci bez Boga: čak i tada,
štoviše, Gospodin nam je blizu i
nastavlja se darivati bez mjere. Zato
su krize važne prilike za rast u
odnosu s Bogom, koji može učiniti da
pustinja procvjeta i donese plod sa
suhe zemlje (Iz 35,1). Mladenački
idealizam može biti pročišćen i
uzdignut milošću, ali treba sazrjeti
da bi postao uistinu nadnaravan.
Neuspjesi i razočarenja ne bi nas
smjeli pretvoriti u cinične "realiste",
jer samo saznanje o našim prirodnim
ograničenjima daleko je od cijele
istine o nama samima i o ljudskoj
povijesti. Ti trenuci, koji mogu biti
teški, mjesta su sazrijevanja, u
kojima Gospodin želi proširiti naša
srca. Jedan francuski pisac je to
rječito rekao: „Čovjek ima mjesta u
svom jadnom srcu koja ne počinju
postojati sve dok bol ne uđe u njih,
tako da nastanu.“ (4)



Kao što se ljudska ljubav izgrađuje i
produbljuje zajedničkim
provođenjem vremena (zajedničkom
trpljenjem!), tako se i naša ljubav
prema Bogu jača i obnavlja učestalim
posjećivanjem, „sjedinjenjem s
Kristom u Kruhu i Riječi, u Presvetoj
Hostiji i molitvi“ (5), u različitim
modalitetima: tiho klanjanje,
pouzdani dijalog, ispit savjesti,
glasna molitva itd. Ove i druge slične
navike nisu zamoran popis stvari
koje treba činiti, nego susreti koji
bude, oživljavaju i obogaćuju odnos s
Bogom, a iz njega i odnose s drugima
koji postaju sve jači i dublji.

Otvorenog srca Bogu

„Istim srcem kojim sam ljubio
roditelje i prijatelje, istim srcem
ljubim i Krista i Oca i Duha Svetoga i
Svetu Mariju“. (6) Duhovni život je
temeljno odnos ljubavi i zato su
ljepota i izazovi ljudske ljubavi poput
otvorene knjige da bismo bolje



razumjeli njezinu dinamiku. Tako, na
primjer, kada predanost braka
oslabi, to može biti dijelom zato što
su se muž i žena sve više udaljavali.
To je stalna opasnost u bliskom
odnosu: da par ne sazrijeva i ne raste
zajedno, jer život svake osobe
poprima nove dimenzije koje ne
dijele s drugom osobom i koje nisu
integrirane u njihovu zajedničku
avanturu.

Nešto slično može se dogoditi u
našem duhovnom životu. Bog se ne
mijenja, nego mi; i potrebno je da s
njim, u intimnom i trajnom dijalogu,
dijelimo sve što nam se događa i živi
u nama, od profesionalnih uspjeha ili
razočaranja do naših hobija i
obiteljskih stvari: živjeti sve „srcem
otvorenim Bogu, tako da rad, i u
bolesti, čak i u teškoćama, bude
otvoren Bogu." (7) Tako će nam
Gospodin, dok se krećemo kroz život,
moći otkriti nove dimenzije riznice
mudrosti i spoznaje skrivene u Kristu



(usp. Kol 2,3): onu mudrost koja se
stječe u tišini molitve, u trenucima
zahvaljivanja nakon pričesti, u
razmatranju riječi i života Isusova u
Evanđelju. Učenici iz Emausa, „u
svom otajstvenom hodu s uskrslim
Kristom, proživjeli su trenutak
tjeskobe, zbunjenosti, beznađa i
razočaranja. No, izvan svega toga i
unatoč svemu, nešto se događalo
duboko u njima: „Nije li nam srce
gorjelo dok nam je govorio na
putu?” (Lk 24,32)“. (8)

Trebamo dopustiti da nam se
pomogne, a također i drugima, tako
da naš duhovni život ne bude
ograničen na "kretanje naprijed".
Kao što nas je Otac podsjetio,
„formacija, kroz cijeli život, ne
zanemarujući svoje nužne zahtjeve,
teži u značajnoj mjeri otvaranju
obzora." (9) Naše duhovno štivo, te
tekstovi i izvori koje koristimo za
hranjenje i obogaćivanje naše vjere,
moraju biti dobro odabrani kako bi



nam pomogli produbiti naše iskustvo
Boga, dajući nam nove perspektive i
govoreći o potrebama našeg srca,
koje će biti različite ovisno o ljudima
i vremenu. Duh Sveti će upotrijebiti
te napore, uvijek skromne u
usporedbi s njegovim darovima, da
izvrši svoje djelo u nama.

Ali zadržimo se na još jednoj
analogiji s ljudskom ljubavi. Ako smo
vidjeli da je neprijatelj veze to što se
par prestaje redovito viđati, druga
jednako snažna opasnost je da, čak i
ako se viđaju, zapravo ne
razgovaraju jedno s drugim: prisutni
su tijelom, ali ne i dušom. Ne
otvaraju svoja srca i ne slušaju s
istinskim zanimanjem. U takvom
slučaju zajedničko provođenje
vremena može postati teret; i
obrnuto, odricanje od tog vremena
može se prikazati kao oslobođenje.
Nešto slično može se dogoditi u
duhovnom životu ako se netko drži
plana samo da ispuni obvezu. Sveti



Josemaría govorio je o ovoj vrsti
rutine kao o "pravom grobu
pobožnosti".(10)

Suočeni s ovim rizikom, ohrabrujuće
je misliti da smo pozvani „počinjati i
ponovno početi" mnogo puta na
putu. (11) Baš kao što parovi koji se
još uvijek vole nakon toliko godina
mogu reći "hvala" i "oprosti" za
mnoge sitnice, tako ćemo i mi često
trebati usvojiti naviku koju smo
počeli zanemarivati, uložiti više
glave i srca u svoje duhovno čitanje
ili ponovno otkriti vrijednost nekih
tradicionalnih molitava prije ili
poslije mise, ako shvatimo da nas je
lako omesti.

To objašnjava zašto se vjernost
životnom planu ne sastoji od težnje
za postizanjem "savršene izvedbe",
kao da smo solisti na komornom
koncertu ili sportaši na olimpijskom
natjecanju u umjetničkoj gimnastici.
Radije se radi o tome da ostanemo u



ljubavi Božjoj (usp. Iv 15,9):
otkrivamo i ponovno otkrivamo,
svaki put malo više, jedini čvrsti
temelj na kojemu možemo graditi
svoj život. I pronaći u tom čvrstom
temelju radost i mir za kojim žude
naša srca: „Otpočini u božanskom
sinovstvu. Bog je jedan Otac – tvoj
Otac! – pun nježnosti, bezgranične
ljubavi. Često ga zovi Ocem, i reci Mu
– na ti – da ga voliš, da ga silno voliš!:
da si ponosan i osjećaš se snažnim
jer si njegovo dijete." (12)

(1) Sveti Josemaria, Prijatelji Božji,
151

(2) Usp. Sveti Josemaría, Pismo 2, br.
22, o "40-godišnjoj krizi"; općenitije,
usp. R. Guardini, Faze života, Madrid,
Palabra, 2022.

(3) Sveti Josemaría, Razgovori, br. 88;
usp. Put, Kritičko-povijesno izdanje,



komentar uz br. 832; J. Peña,
"Ojalatera mistika i realizam u
svetosti običnog života", Filozofski
godišnjak, 2002. (35), 629-654.

(4) L. Bloy, Lettre, 04-25-1873, Lettres
de jeunesse, 1870-1893, Pariz,
Édouard-Joseph, 1920.

(5) Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 118.

(6) Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
166

(7) Papa Franjo, audijencija,
21.06.2017.

(8) Papa Franjo, Enc. Dilexit nos, n. 7.

(9) F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 1.
rujna 2018., br. 11.

(10) Sveti Josemaria, Prijatelji Božji,
150

(11) Usp. Sveti Josemaría, Put, br.
292; Kovačnica, br. 384.



(12) Sveti Josemaria, Kovačnica, 331

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/gradnja-na-stijeni-zivotni-

plan-ii/ (19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/gradnja-na-stijeni-zivotni-plan-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gradnja-na-stijeni-zivotni-plan-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gradnja-na-stijeni-zivotni-plan-ii/

	Gradnja na stijeni: Životni plan (II)

