
opusdei.org

Graditi unutarnji
red

Članak u seriji o razvoju snažne
kršćanske osobnosti. "Jedna od
osobina zrele osobnosti je
sposobnost kombiniranja
intenzivne aktivnosti s redom i
unutarnjim mirom. Postizanje
ove ravnoteže zahtijeva pravi
trud."

14.04.2016.

Kad je sveti Augustin, pred kraj svog
života, napisao riječi pax omnium
rerum tranquillitas ordinis, mir svih
stvari je spokoj reda,[1] učinio je to s



iskustvom onoga koji je godinama
osjećao stalnu privlačnost mnogih
različitih zahtjeva: pastoralne skrbi
za dio Božjeg naroda koji mu je
povjeren; njegovog obilnog
propovijedanja; izazova nemirnih
vremena, s promjenama u društvu i
kulturi. Dakle, ovo nije bila izreka
napisana usred mirne mirovine, već
u žurbi i vrevi svakodnevnog života,
sa svim njegovim nepredvidivim
zahtjevima. Jedinstveni život ovog
sveca bio je svakodnevna pobjeda. S
vremenom, njegov stalni napor da
„cilja u metu“ na kraju je doveo do
snažnog karaktera.

Jedna od osobina zrele osobnosti je
sposobnost kombiniranja intenzivne
aktivnosti s redom i unutarnjim
mirom. Postizanje ove ravnoteže
zahtijeva pravi napor. Sveti
Josemaria jednom je rekao nekome
tko je spomenuo teškoće koje je
njegov posao predstavljao za brigu o
vlastitoj formaciji: „Volio bih te



vidjeti u ovoj reverendi! Također
moram obavljati više zadataka
istovremeno. Povrh ovog nereda
moramo izgraditi red.“[2] Red, sklad
našeg života, nagrada je koju
moramo osvojiti, malo po malo, na
bojnom polju svakog dana. „Započeti
najmanje ugodan, ali najhitniji
posao, ustrajnost u ispunjavanju
naše dužnosti kada bi je bilo lako
napustiti, ne ostavljati za sutra ono
što bi trebalo biti dovršeno danas: i
sve to, da bismo ugodili njemu,
našem Bogu Ocu!“[3]

Samosvladavanje

Ova spokojna borba ne odnosi se
samo na naše vanjske postupke i
zadatke koji ispunjavaju naš dan, već
i na naše srce. Bez tog unutarnjeg
otkucaja srca, red bi bio samo
upravljanje vremenom, „optimizacija
zadataka“, hladna učinkovitost, a ne
autentična vježba kršćanske zrelosti.
Kršćanska dosljednost gradi se na



stalnom toku, iznutra prema van i
izvana prema unutra. Raste sa
samosavladavanjem, redom u
vanjskim aktivnostima, unutarnjom
sabranošću i razboritošću.

Nismo nesvjesni prepreka na putu
postizanja ovog unutarnjeg sklada.
Iako cijenimo veliku privlačnost
potpuno kršćanskog života, često
osjećamo različite, a ponekad i
suprotne, sklonosti. Sveti Pavao to je
snažno izrazio: "Nalazim dakle ovaj
zakon: kad bih htio činiti dobro,
nameće mi se zlo. Po nutarnjem
čovjeku s užitkom se slažem sa
Zakonom Božjim, ali opažam u
svojim udovima drugi zakon, koji
vojuje protiv zakona uma moga i
zarobljuje me zakonom grijeha koji
je u mojim udovima..[4] Znamo da je
nešto dobro, a ipak nas privlači nešto
drugo. Svjesni smo da smo
podijeljeni između onoga što nas
privlači i onoga što bismo trebali
činiti, što na kraju može zamutiti naš



vid. Možda nam se čak čini da, na
kraju krajeva, neće biti važno ako
smo malo nedosljedni - jasan znak
kolebljive ljubavi.

Ipak, Gospodinova hvala Natanaelu
odjekuje u našem srcu: Evo istinitog
Izraelca, u kojem nema prijevare.[5]
Oni koji se trude da ih vodi Božji glas
koji spontano odjekuje u njihovoj
savjesti izazivaju veliko poštovanje.
Ljudi s nepodijeljenim srcem
privlačni su jer sve u njima govori o
autentičnosti. Nasuprot tome,
dvostruki život, kompenzacije (čak i
male), nedostatak iskrenosti,
narušavaju ljepotu duše. Budući da
smo svi žrtve tih malih odstupanja,
radi se o djelovanju s jednostavnošću
i ustrajnom ispravljanju tih
nedostataka. Na taj se način
izbjegava rizik da se izgubimo na
pučini života.

Svirajući Božju melodiju



Dovođenje našeg unutarnjeg života u
red nije samo stvar toga da naš
intelekt „dominira“ našom maštom i
usmjerava snagu naših osjećaja i
sentimenta. Moramo otkriti sve što
nam ovi životni suputnici mogu i žele
reći. Drugim riječima, ne možemo
ispraviti disonancu potiskivanjem
jedne od melodija: Bog nas je učinio
„polifoničnima“. Samosavladavanje,
koje se naziva i umjerenost, nije
cerebralna frigidnost. Bog želi da
imamo srce koje je „veliko, snažno i
nježno, privrženo i profinjeno“.[6]

Možemo, takoreći, svirati glazbu za
Boga svojim srcem. Ali da bismo je
dobro svirali, moramo je pravilno
ugoditi, baš kao što se instrumenti
ugađaju kako bi zvučali pravu notu.
Moramo odgajati svoje naklonosti,
razvijajući osjetljivost za ono što je
zaista dobro jer je u skladu sa svim
dimenzijama našeg bića kao osobe.
Naši osjećaji daju boju cijelom našem
životu i omogućuju nam da s većom



dubinom percipiramo ono što se
događa oko nas. Ipak, baš kao što
platno s neuravnoteženim bojama
nije baš privlačno ili kao što
neusklađeni glazbeni instrument
smeta, tako i srce prepušteno
hirovima osjećaja narušava sklad
naše osobnosti i nagriza naše odnose
s drugima, ponekad i ozbiljno.

Sveti Josemaria savjetovao je ljudima
da zaključaju svoja srca sa „sedam
ključeva“.[7] Kako je jednom
objasnio: „zaključajte ga sa sedam
ključeva koje preporučujem: po
jedan za svaki od najvećih grijeha.
Ali nemojte odustati od toga da imate
srce.“[8] Akumulirano iskustvo
prošlih stoljeća, također i u
dijelovima svijeta gdje kršćanstvo još
nije stiglo, pokazuje da nas
naklonosti i instinkti, ako se ne
kontroliraju, mogu vući poput
poplavnih voda koje siju uništenje
gdje god idu. Nije stvar u
zaustavljanju toka vode, već u tome



da se čini ono što rade inženjeri koji
usmjeravaju bujicu vode koja juri niz
planinu kako bi pokretala turbine
koje proizvode električnu energiju.
Nakon što se bujica koja je možda
iščupala drveće i srušila kuće
usmjeri, svi mogu živjeti mirno i
koristiti električnu energiju za
osvjetljavanje i grijanje svojih
domova. Ako naš duh ne uspije na
stabilan način usmjeriti instinktivne
i afektivne impulse naše prirode, ne
možemo imati mir ili spokoj, niti
može postojati unutarnji život.

Preuzmimo odgovornost za naš dan

Važan korak prema
samosavladavanju jest napor da se
prevlada lijenost, tihi, ali učinkovit
virus koji nas malo-pomalo može
paralizirati ako ga ne držimo pod
kontrolom. Lijenost se ukorijenjuje
kod nekoga tko nema jasan smjer u
životu ili tko, imajući takav smjer, ne
hoda tim putem. „Ne brkaj mirnoću s



lijenošću, s nemarom, s
neodlučnošću ili kašnjenjem u
proučavanju problema.“[9]
Koncentriranje na stvari koje
zahtijevaju našu pažnju, suočavanje
s nečim što zahtijeva malo truda, ne
ostavljanje za kasnije onoga što
možemo učiniti sada - na tim se
navikama lako može izgraditi
okretna, snažna i spokojna osobnost.

Trebali bismo biti oprezni i s drugom
krajnošću - neurednim aktivizmom. 
Sine moj, ne preuzimaj previše
poslova; ako ih umnožiš, nećeš proći
bez kazne; ma koliko se žurio, nećeš
stići, niti ćeš trkom uteći. Čovjek se
trudi, muči i hiti, da bi još više
zaostao..[10] Zrela osobnost znači
promišljanje stvari, uvođenje reda u
naše aktivnosti. Tada nas život neće
preplaviti svojim neograničenim
zahtjevima. Umjesto toga, preuzet
ćemo inicijativu raspoređujući svoje
aktivnosti u raspoloživo vrijeme;
planirajući svoj dan, a da nismo



previše kruti, možemo dati prioritet
onome što bi trebalo biti na prvom
mjestu, a ne onome što se pojavi u
danom trenutku. Tako ćemo spriječiti
da ono što se čini hitnim zamijeni
ono što je zaista važno. Naravno, nije
potrebno sve programirati, ali trebali
bismo izbjegavati improvizaciju koja
dovodi do gubljenja vremena samo
zato što se uključujemo u sve što se
događa tijekom dana. Kao što je sveti
Josemaria često govorio, „trebali
bismo uvesti red u svoj raspored, jer
ne možemo sve učiniti odjednom.“

Svaki dan sadrži određene ključne
trenutke o kojima možemo unaprijed
odlučiti: vrijeme za spavanje, vrijeme
za ustajanje, vrijeme koje ćemo
posvetiti isključivo Bogu, vrijeme za
rad, vrijeme za obroke… Tada ćemo
vrlo dobro obavljati sve one stvari
koje trebamo činiti, radeći naporno i
najbolje što možemo, to jest, radeći s
ljubavlju. „Ispunjaj malu dužnost
svakoga časa: čini ono što ti je



dužnost i uživi se u ono što činiš.“[11]
Ovo je, u konačnici, program za
svetost koji nas ne sputava, jer je
usmjeren prema velikom cilju:
ugoditi Bogu i usrećiti druge.
Istovremeno, sama ljubav koja nas
navodi da se podvrgnemo rasporedu
reći će nam kada taj plan treba
odgoditi, jer to zahtijeva dobrobit
drugih ili iz drugih dobrih razloga
koji postaju jasni svakome tko živi u
Božjoj prisutnosti.

Njegovanje unutarnjeg prostora

Unutarnji svijet osobe je vitalno
središte, gdje nečije snage, kvalitete,
sklonosti i djela tvore jedinstvo. Tko
god je u stanju tamo boraviti, sabrati
osjetila i sposobnosti te smiriti dušu,
razvit će bogatiju osobnost,
sposobniju za povezivanje s drugima
i dijalog s njima. „Tišina“, rekao je
Benedikt XVI., „sastavni je dio
komunikacije i bez razdoblja tišine



riječi s dubokim značenjem ne bi
postojale.“[12]

Kako bismo izbjegli da prelistavamo
površinu života, moramo provesti
vrijeme razmišljajući o onome što
nam se dogodilo, o knjigama koje
smo pročitali, o onome što su nam
drugi rekli i prije svega o svjetlima
koja smo primili od Boga.
Razmišljanje proširuje i obogaćuje
naš unutarnji prostor i pomaže nam
da integriramo različite aspekte
našeg života - posao, društvene
odnose, slobodno vrijeme itd. - u
plan kršćanskog života koji
provodimo vođeni Božjom rukom. Ta
navika podrazumijeva da naučimo
ući u svoju dušu, prevladavajući
žurbu, nestrpljivost i raspršenost.
Tako će se otvoriti prostor za
meditaciju u Božjoj prisutnosti. „Tko
od nas, noću, kada nam je dan
završio i kada smo sami, ne pita se:
Što se danas dogodilo u mom srcu?



Što se dogodilo? Što je sve prošlo
kroz moje srce?“[13]

Taj mir duha postiže se kada se
odvojimo od životnih napetosti i
odgodimo zahtjeve neriješenih stvari
i svoju maštu, kada usporimo ritam
vanjskog života i budemo tihi izvana
i iznutra. Tada naše znanje i iskustvo
dobivaju dubinu; učimo se
iznenađivati, kontemplirati, uživati u
bogatstvu duha, slušati Boga. Kada
izlazimo drugima s tim unutarnjim
bogatstvom, možemo više uživati u
komunikaciji s njima, jer imamo
nešto osobno, nešto svoje, što
možemo doprinijeti.

U tišini možemo čuti Božji glas. Kada
je Gospodin htio proći pored Ilije na
gori Horeb, Sveto pismo nam govori
da nije bio u silovitom vjetru koji je
razbijao kamenje, niti u strašnom
potresu, niti u vatri koja je uslijedila,
već u laganom povjetarcu koji se
jedva mogao čuti.[14] Biti tih je



lijepo; to nije praznina, već
autentičan i pun život, ako
omogućuje uspostavljanje intimnog
dijaloga s Bogom. „Melodičan zvuk
tišine: na taj način možemo pristupiti
Bogu, budući da je melodija tišine
nešto vlastito ljudima koji vole.“[15]

Mudrost srca

Mudar srcem naziva se razumnim.
[16] Sposobnost pamćenja
omogućuje nam da sve dublje
utvrdimo motive koji vode naš život.
I tada dosljednost u našem životu
sazrijeva baš kao što voće sazrijeva
na suncu, a u naše srce se ulijeva
liker mudrosti koji nam pomaže
donositi ispravne odluke.

Ne moramo uvijek odmah odgovoriti
na ono s čime se suočavamo. Često će
nas razboritost navesti da tražimo
dodatne informacije prije donošenja
suda ili odluke, jer stvari često nisu
onakve kakve se čine na prvi pogled.



Zrela osoba karakterizira se
pažljivim razmatranjem stvari,
prisjećanjem prošlih iskustava
sličnih situacija i traženjem savjeta
od onih koji su u poziciji da ga daju. I
prije svega, nešto što se kršćaninu
čini vrlo prirodnim, gotovo
refleksnim: traženje savjeta od Boga.
„Ne donosi nikakve odluke a da se ne
zaustaviš razmatrati stvar pred
Bogom.“[17] Stoga je lakše
primijeniti na određenu situaciju
pažljivo razmotren sud, bez
popuštanja površnosti, udobnosti,
lošim navikama iz prošlosti ili
pritisku okoline. I pronaći ćemo
hrabrost potrebnu za donošenje
odluke - iako svaka odluka uključuje
rizik - i za njezino provođenje bez
odgađanja, sa spremnošću da
ispravimo ako kasnije shvatimo da
smo pogriješili.

Kršćanska dosljednost – plod bogatog
unutarnjeg života – omogućuje nam
da se posvetimo idealu i da u njemu



ustrajemo. „Daj mi milost da se lišim
svega što se odnosi na moju osobu.
Ne smijem imati drugih briga doli
tvoje Slave…, jednom rječju, tvoje
Ljubavi. – Sve za Ljubav!“[18]

[1] Sveti Augustin, Božji grad, XIX,
13.1.

[2] Sveti Josemarija, bilješke s
druženja, 23. studenog 1972.

[3] Sveti Josemarija, Prijatelji Božji,
br. 67.

[4] Rim 7,21-23.

[5] Iv 1,47.

[6] Prijatelji Božji, br. 177.

[7] Sveti Josemarija, Put, br. 161, 188.



[8] Bilješke s druženja u Santiagu,
Čile, 30. lipnja 1974. „Ovi grijesi
nazivaju se 'glavnim' jer rađaju
druge grijehe, druge poroke. To su
oholost, škrtost, zavist, srdžba,
bludnost, neumjerenost u jelu i piću i
lijenost ili nehaj.“ (Katekizam
Katoličke Crkve, br. 1866.)

[9] Kovačnica, br. 467.

[10] Sir 11,10-11.

[11] Put, br. 815.

[12] Benedikt XVI., Poruka za 46.
svjetski dan društvenih
komunikacija, 24. siječnja 2012.

[13] Franjo, Homilija, 10. listopada
2014.

[14] Usp. 1 Kr 19,11-13.

[15] Franjo, Homilija, 12. prosinca
2013.

[16] Izr 16,21.



[17] Put, br. 266.

[18] Sveti Josemarija, Kovačnica, br.
247.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/graditi-unutarnji-red/
(9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/graditi-unutarnji-red/
https://opusdei.org/hr-hr/article/graditi-unutarnji-red/

	Graditi unutarnji red

