
opusdei.org

Gospodin je tu i na
posljednji dan sve
rješava

Papa Franjo nastavio je sa
svojim katehezama o molitvi na
općoj audijenciji 26.5.2021.
Govorio je o sigurnosti u
činjenicu da nas Bog čuje.

29.05.2021.

Draga braćo i sestre, dobar dan!

Ima jedna stvar koju svi
primjećujemo i koja za nas zasigurno
predstavlja veliki izazov: molimo,
tražimo, a ipak naše molitve kao da



se ne čuju. Ono što smo molili – za
sebe ili za druge – nije se ostvarilo.
Mnogo smo puta imali to iskustvo.
Ako je, nadalje, razlog zbog kojeg
smo molili bio uzvišen (kao što je
molitva za zdravlje bolesne osobe ili
za prestanak rata), ta neuslišanost
nam se čini upravo skandaloznom.
Na primjer, [molitva] za prestanak
ratova: molimo se da ratovi prestanu,
ti ratovi u mnogim dijelovima svijeta,
pomislimo na Jemen, pomislimo na
Siriju, zemlje u kojima rat traje već
godinama! Molimo za zemlje
pogođene bičem rata, a ovaj nikako
da završi. Ali kako to? „Neki čak
prestanu moliti zato što im, tako
misle, njihova molba nije
uslišana“ (Katekizam Katoličke Crkve,
br. 2734). Ali ako je Bog Otac, zašto
nas ne sluša? Zašto onaj koji nas
uvjerava da će dobrima darivati
djecu koja od njega to traže (usp. Mt
7, 10) ne odgovara na naše molbe?
Svi mi imamo to iskustva: molili smo
i molili, za bolest ovog prijatelja,



ovog oca, ove majke, a oni su
napustili ovaj svijet, Bog nas nije
uslišio. To je iskustvo koje svi imamo.

U Katekizmu nalazimo lijepi sažetak
u vezi s tom temom. Upozorava nas
se na opasnost da ne živimo
autentično iskustvo vjere, već da
odnos s Bogom pretvorimo u nešto
magijsko. Molitva nije čarobni štapić:
to je dijalog s Gospodinom. U molitvi,
doista, možemo pasti u opasnost da
ne budemo mi ti koji će služiti Bogu,
nego da očekujemo da on služi nama
(usp. br. 2735). Krene onda molitva
koja uvijek zahtijeva, koja želi
usmjeravati događaje prema našem
planu, koja ne priznaje druge
planove osim naših vlastitih želja.
Isus je, međutim, bio vrlo mudar kad
nam je na usne stavio molitvu Oče
naš. To je molitva, kao što znamo,
sačinjena od samih prošnji, ali prve
koje izgovaramo sve se odnose na
Boga. U njima se traži da se ne
ostvaruje naš plan, nego njegova



volja prema svijetu. Bolje to
prepustiti njemu: „Sveti se ime tvoje!
Dođi kraljevstvo tvoje! Budi volja
tvoja“ (Mt 6, 9-10).

A apostol Pavao podsjeća nas da ni
sami ne znamo što je prikladno
tražiti (usp. Rim 8, 26). Mi molimo za
svoje potrebe, stvari koje želimo, „ali
je li to prikladnije ili nije?“ Pavao
nam kaže: mi ni ne znamo što je
pravo moliti. Kad molimo, moramo
biti ponizni: to je prvi stav kad se ide
moliti. Kao što na mnogim mjestima
postoji običaj da se žene, kad se idu
moliti u crkvi, zaogrnu velom ili da
vjernici prije molitve uzmu sa sobom
blagoslovljenu vodu, tako se i mi
moramo prije molitve pitati što je
najprikladnije, neka mi Bog da ono
što je za mene najbolje: On zna. Kad
molimo moramo biti ponizni, tako da
naše riječi zaista budu riječi molitve,
a ne puste riječi koje Bog odbacuje.
Može se moliti i za pogrešne stvari:
na primjer, da se pobijedi



neprijatelja u ratu, ne pitajući se što
Bog misli o tom ratu. Lako je na stijeg
staviti natpis: „Bog je s nama“;
mnogima je silno stalo do toga da
zajamče da je Bog s njima, ali malo je
onih koji se pitaju jesu li oni doista s
Bogom. U molitvi je Bog taj koji mora
obratiti nas, nismo mi ti koji moramo
obratiti Boga. To je poniznost. Idem
moliti, ali Ti, Gospodine, obrati moje
srce da traži ono što je pravo, da traži
ono što će biti najbolje za moje
duhovno zdravlje.

Ima, međutim, nešto što izaziva
sablazan: kad ljudi mole iskrena
srca, kad ištu dobra koja odgovaraju
Božjemu kraljevstvu, kad majka moli
za svoje bolesno dijete, zašto se
ponekad čini da Bog ne sluša? Da bi
se odgovorilo na to pitanje, moramo
u miru meditirati nad evanđeljima.
Izvješća o Isusovom životu puna su
molitava: mnoge osobe ranjene u
tijelu i duši mole ga da ih ozdravi;
ima onih koji ga mole za prijatelja



koji više ne može hodati; ima očeva i
majki koji mu dovode bolesne sinove
i kćeri… Sve su to molitve natopljene
patnjom. To je zbor sastavljen od
nebrojenih ljudi koji zazivaju:
„Smiluj nam se!“

Vidimo da ponekad Isus odgovara
odmah, dok u nekim drugim
slučajevima na njegov odgovor treba
čekati: čini se da Bog ne odgovara.
Sjetimo se žene Kanaanke koja moli
Isusa za svoju kćer: ta žena mora
dugo insistirati u svojoj prošnji da je
se čuje (usp. Mt 15, 21-28). Čak mora
ponizno slušati Isusove riječi koje se
čine pomalo uvredljivima: ne priliči
bacati kruh psima, psićima. Ali ta
žena na mari za to poniženje: ona
brine o zdravlju svoje kćeri. I
nastavlja: „Da Gospodine! Ali psići
jedu od mrvica što padaju sa stola“, i
to je bilo drago Isusu. Hrabrost u
molitvi. Ili sjetimo se uzetoga kojeg
su nosila četvorica njegovih
prijatelja: Isus mu najprije oprašta



grijehe, a tek zatim ga ozdravlja u
tijelu (usp. Mk 2, 1-12). Dakle, u
nekim prilikama rješenje drame nije
trenutno. I u našemu životu, svaki od
nas ima to iskustvo. Kratkog smo
pamćenja: koliko smo puta tražili
neku milost, čudo, recimo to tako, i
ništa se nije dogodilo. Zatim su se
stvari posložile, ali onako kako je Bog
htio, na način na koji je Bog htio, a ne
prema onom što smo u danom
trenutku željeli. Božje vrijeme nije
naše vrijeme.

S te točke gledišta, posebno
zavrjeđuje pažnju ozdravljenje
Jairove kćeri (usp. Mk 5, 21-33). Jedan
otac trči sav zadihan: kći mu je
bolesna i zato traži Isusovu pomoć.
Učitelj odmah prihvaća, ali dok idu
prema kući događa se drugo
ozdravljenje, a zatim stiže vijest da je
djevojčica umrla. Čini se da je to kraj,
no, Isus kaže ocu: „Ne boj se! Samo
vjeruj!“ (Mk 5, 36). „Vjeruj i dalje“: jer
je vjera ta koja podupire molitvu.



Isus će probuditi tu djevojčicu iz
smrtnog sna. Ali neko je vrijeme Jair
morao hoditi u mraku, samo s
plamenom vjere. Gospode, daj mi
vjere! Daj da moja vjera raste! Valja
moliti za tu milost, da imamo vjere.
Isus u Evanđelju kaže da vjera
premješta planine. Ali treba zbiljski
vjerovati. Isus, pred vjerom svojih
siromaha, svojih ljudi, biva
razoružan, osjeća posebnu nježnost
pred tom vjerom. I sluša.

I molitva koju je Isus uputio Ocu u
Getsemaniju ostaje neuslišana: „Oče,
ako je moguće, otkloni od mene ono
što me čeka“. Čini se da ga Otac nije
čuo. Sin će morati ispiti kalež muke
sve do dna. Ali Velika subota nije
posljednje poglavlje, jer se trećeg
dana, to jest u nedjelju, dogodilo
uskrsnuće. Zlo je gospodar
pretposljednjega dana: upamtite to
dobro. Zlo nikada nije gospodar
posljednjega dana – to ne! – nego
pretposljednjeg, kada je noć



najtamnija, upravo prije svitanja.
Toga pretposljednjeg dana javlja se
napast gdje nam zlo daje do znanja
da je pobijedilo: „Jesi li vidio? Ja sam
pobijedilo!“ Zlo je gospodar
pretposljednjeg dana: posljednjega
dana dolazi uskrsnuće. Ali zlo nikada
nije gospodar posljednjeg dana: Bog
je gospodar posljednjeg dana. Jer on
pripada samo Bogu i to je dan kada
će se ispuniti sve ljudske čežnje za
spasenjem. Naučimo se ovom
poniznom strpljenju da čekamo
Gospodinovu milost, da čekamo
posljednji dan. Mnogo je puta
pretposljednji dan ružan, jer su
patnje kroz koje prolazi čovjek baš
ružne. Ali Gospodin je tu i na
posljednji dan sve rješava.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/gospodin-je-tu-i-na-
posljednji-dan-sve-rjesava/ (3.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-tu-i-na-posljednji-dan-sve-rjesava/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-tu-i-na-posljednji-dan-sve-rjesava/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-tu-i-na-posljednji-dan-sve-rjesava/

	Gospodin je tu i na posljednji dan sve rješava

