
opusdei.org

"Gospodin je":
duhovna pratnja (II)

Mnogi ljudi koji su pronašli
Krista i Crkvu zahvaljujući
prijatelju opisuju pomoć koju su
primili kao autentičnu duhovnu
pratnju.

12.08.2025.

„Kad Šimun Petar ču da je to
Gospodin, obuče svoju gornju haljinu
– jer bijaše gol – i baci se u more“ (Iv
21,7). Voljeni učenik samo je riječima
izrazio ono što je vidio očima vjere. A
Petar „s istim žarom kojim je činio
mnoge druge stvari, pristupi



Isusu.“[1] Prvi Papa primio je Ivanov
znak na svoj način: strastveno. Stoga
je zaronio u vodu, unatoč tome što je
čamac bio blizu obale. Objektivno
govoreći, skok nije bio potreban; ali u
tom trenutku Petar je trebao izraziti
svoju ljubav prema Isusu, svoju
hitnost da razgovara s Njim. I nije
teško zamisliti Gospodinov osmijeh,
istovremeno zabavljen i dirnut
Petrovom reakcijom.

Poticanje osobnosti i inicijative
svake duše

Ova scena obuhvaća ključnu
dinamiku autentične duhovne
pratnje: vodič diskretno pokazuje,
bez nametanja, gdje vjeruje da vidi
Gospodina; a praćeni kreće u susret
Gospodinu. Vodič može ponuditi
vodstvo i podršku, ali u konačnici,
drugi mora razaznati Božju volju za
vlastiti život i poduzeti odgovarajuće
korake. Drugim riječima, u duhovnoj
pratnji bitno je poticati osobnu



odgovornost i inicijativu, pomažući
svakoj osobi da razvije vlastiti
molitveni život, traži duhovne
resurse i donosi vlastite odluke.

Ljudi rastu u zrelosti i slobodi kada
se potiče njihova odgovornost. To im
omogućuje da ljube više i bolje. U
jednom od svojih pisama, Otac nas je
podsjetio: „Kao što sveti Josemaria
piše, misleći na one koji primaju
osobne razgovore svoje braće ili
sestara, 'autoritet duhovnog voditelja
nije moć. Uvijek usađujte u duše
veliki duh slobode. Razmislite o
onome što sam vam toliko puta
govorio: zato što stvarno želim, čini
mi se najnadnaravnijim razlogom od
svih. Uloga duhovnog voditelja je
pomoći duši da želi ispuniti, da
stvarno želi ispuniti Božju volju. Ne
zapovijedajte, savjetujte.' Cilj savjeta
danih u duhovnom vodstvu jest
podržati djelovanje Duha Svetoga u
svakoj duši i pomoći svakoj osobi da
pristupi Bogu i svojim vlastitim



dužnostima s osobnom slobodom i
odgovornošću. 'Stvarajući duše, Bog
se ne ponavlja. Svatko je onakav
kakav jest, i moramo se prema
svakome odnositi prema onome što
je Bog učinio i prema načinu na koji
ih Bog vodi.'“[2]

Ako želimo poticati osobnu
odgovornost, korisno je izbjegavati
davanje neposrednih savjeta, bez
obzira koliko jasna rješenja mogu
izgledati. To se događa u mnogim
područjima života: ponekad osobi
zaista treba podrška ili ohrabrenje, a
umjesto toga dobije savjet... Iako će
ponekad biti prikladno savjetovati,
prije svega, moramo potaknuti svaku
osobu da sama traži odgovore: „Što
misliš...? Zašto se o ovome ne
pomoliš mirno, a o tome ćemo
razgovarati drugi dan?“ Ponekad će
duhovno vodstvo uključivati
pomaganje ljudima postavljanjem
pitanja koja otvaraju nove horizonte
za razlučivanje: „Koje prednosti i



nedostatke vidiš u ovakvom
ponašanju?“ ili „Jesi li razmislio je li
ovo dio puta kojim te Bog doveo do
ove točke?“ Bez obeshrabrivanja
osobe da traži savjet kada je to
potrebno, ovaj pristup joj pomaže da
razvije vrlinu razboritosti, koja
uključuje ispravno prosuđivanje i
odlučivanje, na cjelovit način.
Naravno, ako osoba ima malo
obrazovanja u moralnom ili
asketskom životu, korisno je da
pratitelj objasni i pokaže značenje
učenja Učiteljstva relevantnih za
njezinu situaciju. Također je dobro
izravno razgovarati ako je osoba
možda na rubu ozbiljne pogreške. Ali
glavni cilj trebao bi biti pratnja
pojedinaca prema osobnom
promišljanju, pozivajući ih da u
Božjoj prisutnosti razluče kako
Evanđelje osvjetljava njihove živote i
izazove.[3]

Kada osoba otvori svoje srce,
prihvaća stavljanje sebe u određeno



stanje ranjivosti. Vodič, zauzvrat,
mora naučiti „izuti sandale pred
svetim tlom drugoga (usp. Izl 3,5).“[4]
U tom smislu važno je biti ispunjen
poštovanjem prema dostojanstvu i
intimnosti svake osobe, izbjegavajući
pitanja iz puke znatiželje ili
forsiranje razgovora na koje druga
osoba možda nije spremna. Osim
toga, vodič nikada ne bi trebao
pokazati iznenađenje ničim što mu
se kaže, bilo da se to odnosi na
postupke, želje ili iskušenja. Čak i oni
s dobrom formacijom i istinskom
čežnjom za Bogom mogu imati
trenutke slabosti ili kušnje. Slično
tome, osoba koja se povjerava svom
unutarnjem ja ne bi se trebala
suzdržavati od toga da nešto kaže iz
straha da će druga osoba biti
iznenađena ili uzrujana.

Dobar duhovni pratitelj, zna kako
izazvati, a da ne postane teret,
strpljivo poštujući tempo svake
osobe. Korisno je prisjetiti se



odlomka iz Izaije kojim se sveti Matej
u svom Evanđelju odnosi na Isusa:
„trske stučene prelomiti neće, stijenja
što tek tinja neće ugasiti“ (Mt 12,20; Iz
42,3). Dakle, pretjerano naglašavanje
onoga što ne ide dobro moglo bi
ometati proces pratnje. Na primjer,
ukazivanje na manu moglo bi nekoga
potaknuti na reakciju i promjenu, ali
bi također moglo dovesti do
obeshrabrenja ili tuge. Često je bolje
pomoći ljudima da sami shvate
stvari, postupno uklanjajući
prepreke kako bi mogli vidjeti
probleme ili prepoznati nedostatke.

Svi smo to iskusili: osoba iscrpljena
uz cestu rijetko se vrati na pravi put
samo zato što joj netko iz daljine
dovikne riječi potvrde; ono što cijene
i što im pomaže da se oporave jest
verbalno ohrabrenje i nešto za jelo ili
piće. Kao što ne možemo prisiliti
biljku da brže raste čupanjem -
štoviše, to bi je iščupalo iz korijena -
ne možemo ubrzati nečiji duhovni



razvoj bez da mu nanesemo štetu.
„Duše se, poput dobrog vina, s
vremenom poboljšavaju.“[5] Stoga,
„formacija koju primamo tijekom
cijelog života [...] u velikoj mjeri teži
otvaranju novih horizonta. Nasuprot
tome, ako se ograničimo samo na
postavljanje zahtjeva i na to da se od
nas traži, možemo na kraju vidjeti
samo ono što ne uspijevamo učiniti,
svoje nedostatke i ograničenja.
Možemo zaboraviti na najvažniju
stvar: Božju ljubav prema nama.[6]

Prijateljstvo kao duhovna pratnja

Gore navedena razmatranja posebno
se odnose na formalnu praksu
duhovne pratnje, koja se u Opusu Dei
odvija u bratskom razgovoru, s
laikom ili svećenikom, ili u ispovijedi,
te u drugim razgovorima sa
svećenikom. Sveti Josemaría uvijek je
želio izbjegavati nazivanje ovih
pojedinaca našim „duhovnim
voditeljima“. Ovaj pristup,



umanjujući ulogu određene osobe,
nudi raznolikost perspektiva koje
obogaćuju duhovni život, a
istovremeno sprječavaju pretjerane
vezanosti s obje strane. Također se
bavi rizikom stvaranja „posesivnih
voditelja“ i autoreferencijalizmom
koji se često nalazi u korijenu nekih
slučajeva zlouporabe savjesti.

Ipak, duhovna pratnja može se
proširiti i izvan ovih formalnih
okruženja. Prijateljstvo, shvaćeno
kao dobrohotna ljubav koja nastaje
između ljudi sa zajedničkim
interesima ili vizijama, neizostavan
je oblik pratnje u našim životima.
Kada naš zajednički interes
obuhvaća duhovno područje,
prijateljstvo prirodno postaje oblik
duhovne pratnje. Otac nas je na to
podsjetio pišući o svetom Baziliju i
svetom Grguru Nazijanskom.
„Prijateljstvo koje su stvorili u
mladosti držalo ih je ujedinjenima
tijekom cijelog života, pa čak i danas



dijele isti blagdan u općem
liturgijskom kalendaru. Sveti Grgur
kaže da je 'naš jedini cilj i ambicija
bila vrlina i život nade u blagoslove
koji dolaze'. Njihovo prijateljstvo,
umjesto da ih je udaljilo od Boga,
dovelo ih je bliže Njemu.“[7]
Prijateljstvo otvoreno za duhovne
brige neformalni je, ali istinski okvir
za duhovnu pratnju jer su prisutni
svi elementi o kojima smo ranije
raspravljali: otvorenost prema
djelovanju Duha Svetoga, pažljivo
slušanje i motivacija i osobnosti i
inicijative.

Mnogi ljudi koji su pronašli Krista i
Crkvu zahvaljujući prijatelju opisuju
pomoć koju su primili kao duhovnu
pratnju. Gotovo nesvjesno, njihov
prijatelj ih je pratio korak po korak i
vodio ih da se zaljube u Isusa, sve
dok nisu napravili korak krštenja ili
postali katolici. Isto se događa i
onima koji su se vratili vjeri kroz
odano prijateljstvo ili koji su izbjegli



udaljavanje od Boga zahvaljujući
riječima prijatelja. Dakle, „apostolat
prijateljstva i povjerenja“,[8] kako ga
je nazvao sveti Josemaría, vrlo je
sličan onome što poznajemo kao
duhovnu pratnju: „Te riječi koje si na
vrijeme prišapnuo u uho kolebljivom
prijatelju, onaj pogodni razgovor koji
si znao izazvati u zgodan trenutak, i
stručni savjet koji poboljšava njegov
sveučilišni rad, i diskretna
indiskrecija koja te pobuđuje da mu
sugeriraš neslućena obzorja
revnosti…“[9]

Simetričan odnos između dva
prijatelja otvara dimenzije koje su
manje dostupne u pratnji kao takvoj:
dijeljenje i međusobna podrška.
Prijatelji razmjenjuju iskustva i
gledišta, pomažući si da se suoče sa
životnim izazovima. To otvara neke
puteve, iako i zatvara druge. U
prijateljstvu ne mogu uvijek
očekivati da će me drugi slušati, jer
će ponekad trebati da ih se čuje.



Također, iako me njihova
perspektiva nesumnjivo može
obogatiti, moji prijatelji možda neće
uvijek moći adekvatno savjetovati o
aspektima duhovnog života ili mom
određenom putu, jer ga možda ne
poznaju dovoljno dobro. Iz tih
razloga, iako prijateljstvo
nadopunjuje i obogaćuje duhovno
vodstvo, ne može ga zamijeniti.

Međutim, u formalnoj duhovnoj
pratnji odnos između dvije osobe je
asimetričan: samo jedna strana ima
ulogu slušanja i savjetovanja, ulogu
koja se ne smije zamagljivati ili
preokrenuti. Ova razlika uvodi
ograničenja koja pomažu osobi da
otvori svoje srce bez emocionalnih
smetnji koje bi mogle ometati
pravilnu usredotočenost i
objektivnost. Također pomaže osobi,
nakon što razmotri stvar u Božjoj
prisutnosti, da razgovara o intimnim
aspektima svog odnosa s Bogom i
drugima, uključujući korijene svojih



grijeha i dubokih borbi. To, međutim,
ne znači da odnos između voditelja i
osobe koju prati mora biti hladan i
suh: čuvajući tu asimetriju i
emocionalnu distancu, duhovni
voditelj mora imati istinsku
naklonost prema ljudima koje prati,
jer istinski možemo pomoći samo
kada ljubimo ljubavlju Onoga koji
nas je nazvao prijateljima (usp. Iv
15,15).

* * *

„Donesite nešto od ribe koju ste
upravo ulovili“, kaže Isus. Sveti
Petar, još uvijek mokar od skoka u
jezero, vuče mrežu punu ribe na
obalu. Nakon zasluženog doručka,
odlazi s Isusom i oni započinju
intiman dijalog. Je li to molitva ili
duhovna pratnja? Oboje je u
božanskom skladu. Petar, razoružan,
obnavlja svoju vjernost Gospodinu. A
Isus, koji nikada nije prestao
vjerovati u njega, potvrđuje ga u



njegovom poslanju: „Idi za mnom.“
Petar se okreće i pita za drugog
učenika, koji ga slijedi izdaleka. „Ti
idi za mnom“, inzistira Isus (usp. Iv
21,19-22). Ivan ne čuje njihov
razgovor: to nije njegovo mjesto.
Poput Krstitelja (usp. Iv 3,27-30),
raduje se znajući da je omogućio
susret.

[1] Sv. Beda Časni, citirano u Catena
Aurea, Iv 21,1-11.

[2] F. Ocáriz, Pastirsko pismo,
9.1.2018., br. 10; citati sv. Josemarije
su iz Pisma 26, br. 38.

[3] „Ako mi je moje osobno iskustvo
od ikakve pomoći, mogu reći da sam
svoj rad kao svećenika i pastira duša
uvijek smatrao usmjerenim na
pomaganje svakoj osobi da se suoči
sa svim zahtjevima svog života i da



otkrije što Bog posebno želi od nje -
bez ikakvog ograničavanja te svete
neovisnosti i blagoslovljene osobne
odgovornosti koje su obilježja
kršćanske savjesti“ (Sv. Josemarija,
Susret s Kristom, br. 99).

[4] Papa Franjo, Evangelii gaudium,
br. 169.

[5] Sv. Josemarija, Prijatelji Božji, br.
78.

[6] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 9. I.
2018., br. 11.

[7] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 1. XI.
2019., br. 5. Unutarnji citat je od sv.
Grgura Nazijanskog, Propovijed 43.

[8] Sv. Josemarija, Brazda, br. 192.

[9] Sv. Josemarija, Put, br. 973.

Dancho Azagra



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-
pratnja-ii/ (25.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-pratnja-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-pratnja-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-pratnja-ii/

	"Gospodin je": duhovna pratnja (II)

