opusdei.org

"Gospodin je":
duhovna pratnja (II)

Mnogi ljudi koji su pronasli
Krista i Crkvu zahvaljujuci
prijatelju opisuju pomoc koju su
primili kao autenti¢cnu duhovnu
pratnju.

12.08.2025.

,Kad Simun Petar ¢u da je to
Gospodin, obuce svoju gornju haljinu
—jer bijaSe gol — i baci se u more“ (Iv
21,7). Voljeni ucenik samo je rijeCima
izrazio ono Sto je vidio oCima vjere. A
Petar ,s istim Zarom kojim je ¢inio
mnoge druge stvari, pristupi



Isusu.“[1] Prvi Papa primio je Ivanov
znak na svoj nacin: strastveno. Stoga
je zaronio u vodu, unatoc tome S$to je
Ccamac bio blizu obale. Objektivno
govoreci, skok nije bio potreban; ali u
tom trenutku Petar je trebao izraziti
svoju ljubav prema Isusu, svoju
hitnost da razgovara s Njim. I nije
teSko zamisliti Gospodinov osmijeh,
istovremeno zabavljen i dirnut
Petrovom reakcijom.

Poticanje osobnosti i inicijative
svake duse

Ova scena obuhvaca klju¢nu
dinamiku autenticne duhovne
pratnje: vodic diskretno pokazuje,
bez nametanja, gdje vjeruje da vidi
Gospodina; a praceni krece u susret
Gospodinu. Vodi¢ moZe ponuditi
vodstvo i podrsku, ali u konacnici,
drugi mora razaznati BozZju volju za
vlastiti Zivot i poduzeti odgovarajuce
korake. Drugim rijeCima, u duhovnoj
pratnji bitno je poticati osobnu



odgovornost i inicijativu, pomazuci
svakoj osobi da razvije vlastiti
molitveni Zivot, trazi duhovne
resurse i donosi vlastite odluke.

Ljudi rastu u zrelosti i slobodi kada
se potiCe njihova odgovornost. To im
omogucuje da ljube viSe i bolje. U
jednom od svojih pisama, Otac nas je
podsjetio: ,Kao Sto sveti Josemaria
piSe, misleci na one koji primaju
osobne razgovore svoje brace ili
sestara, 'autoritet duhovnog voditelja
nije moc. Uvijek usadujte u duse
veliki duh slobode. Razmislite o
onome Sto sam vam toliko puta
govorio: zato Sto stvarno Zelim, ¢ini
mi se najnadnaravnijim razlogom od
svih. Uloga duhovnog voditelja je
pomoci dusi da Zeli ispuniti, da
stvarno Zeli ispuniti BoZju volju. Ne
zapovijedajte, savjetujte.' Cilj savjeta
danih u duhovnom vodstvu jest
podrZati djelovanje Duha Svetoga u
svakoj dusi i pomoci svakoj osobi da
pristupi Bogu i svojim vlastitim



duzZnostima s osobnom slobodom i
odgovornoscu. 'Stvarajuci duSe, Bog
se ne ponavlja. Svatko je onakav
kakav jest, 1 moramo se prema
svakome odnositi prema onome Sto
je Bog ucinio i prema nacinu na koji
ih Bog vodi."“[2]

Ako Zelimo poticati osobnu
odgovornost, korisno je izbjegavati
davanje neposrednih savjeta, bez
obzira koliko jasna rjeSenja mogu
izgledati. To se dogada u mnogim
podrucjima zZivota: ponekad osobi
zaista treba podrska ili ohrabrenje, a
umjesto toga dobije savjet... Iako Ce
ponekad biti prikladno savjetovati,
prije svega, moramo potaknuti svaku
osobu da sama trazi odgovore: ,Sto
misliS...? Zasto se 0 ovome ne
pomoli§ mirno, a o tome cemo
razgovarati drugi dan?“ Ponekad ce
duhovno vodstvo ukljucivati
pomaganje ljudima postavljanjem
pitanja koja otvaraju nove horizonte
za razlucivanje: ,Koje prednosti i



nedostatke vidi$ u ovakvom
ponasanju?“ili ,Jesili razmislio je li
ovo dio puta kojim te Bog doveo do
ove toCke?“ Bez obeshrabrivanja
osobe da trazi savjet kada je to
potrebno, ovaj pristup joj pomaze da
razvije vrlinu razboritosti, koja
ukljucuje ispravno prosudivanje i
odlucivanje, na cjelovit nacin.
Naravno, ako osoba ima malo
obrazovanja u moralnom ili
asketskom Zivotu, korisno je da
pratitelj objasni i pokaze znacenje
uCenja Uciteljstva relevantnih za
njezinu situaciju. Takoder je dobro
izravno razgovarati ako je osoba
mozda na rubu ozbiljne pogreske. Ali
glavni cilj trebao bi biti pratnja
pojedinaca prema osobnom
promisljanju, pozivajuci ih da u
BoZjoj prisutnosti razluce kako
Evandelje osvjetljava njihove Zivote i
izazove.[3]

Kada osoba otvori svoje srce,
prihvaca stavljanje sebe u odredeno



stanje ranjivosti. Vodic, zauzvrat,
mora nauciti ,,izuti sandale pred
svetim tlom drugoga (usp. 1zl 3,5).“[4]
U tom smislu vazno je biti ispunjen
posStovanjem prema dostojanstvu i
intimnosti svake osobe, izbjegavajuci
pitanja iz puke znatizelje ili
forsiranje razgovora na koje druga
osoba mozda nije spremna. Osim
toga, vodic¢ nikada ne bi trebao
pokazati iznenadenje ni¢im Sto mu
se kaZe, bilo da se to odnosi na
postupke, Zelje ili iskusenja. Cak i oni
s dobrom formacijom i istinskom
ceznjom za Bogom mogu imati
trenutke slabosti ili kusnje. Slicno
tome, osoba koja se povjerava svom
unutarnjem ja ne bi se trebala
suzdrZavati od toga da nesto kaze iz
straha da Ce druga osoba biti
iznenadena ili uzrujana.

Dobar duhovni pratitelj, zna kako
izazvati, a da ne postane teret,
strpljivo poStujuci tempo svake
osobe. Korisno je prisjetiti se



odlomka iz Izaije kojim se sveti Matej
u svom Evandelju odnosi na Isusa:
»trske stucene prelomiti nece, stijenja
Sto tek tinja nece ugasiti“ (Mt 12,20; 1z
42,3). Dakle, pretjerano naglasavanje
onoga Sto ne ide dobro moglo bi
ometati proces pratnje. Na primjer,
ukazivanje na manu moglo bi nekoga
potaknuti na reakciju i promjenu, ali
bi takoder moglo dovesti do
obeshrabrenja ili tuge. Cesto je bolje
pomoci ljudima da sami shvate
stvari, postupno uklanjajuci
prepreke kako bi mogli vidjeti
probleme ili prepoznati nedostatke.

Svi smo to iskusili: osoba iscrpljena
uz cestu rijetko se vrati na pravi put
samo zato Sto joj netko iz daljine
dovikne rijeci potvrde; ono Sto cijene
i Sto im pomaZe da se oporave jest
verbalno ohrabrenje i nesto za jelo ili
pice. Kao Sto ne moZemo prisiliti
biljku da brZe raste cupanjem -
StoviSe, to bi je iSCupalo iz korijena -
ne mozemo ubrzati neciji duhovni



razvoj bez da mu nanesemo Stetu.
»,DuSe se, poput dobrog vina, s
vremenom poboljSavaju.“[5] Stoga,
»formacija koju primamo tijekom
cijelog Zivota [...] u velikoj mjeri tezi
otvaranju novih horizonta. Nasuprot
tome, ako se ograni¢imo samo na
postavljanje zahtjeva i na to da se od
nas trazi, moZemo na kraju vidjeti
samo ono S$to ne uspijevamo uciniti,
svoje nedostatke i ogranicenja.
MoZemo zaboraviti na najvazniju
stvar: BoZju ljubav prema nama.[6]

Prijateljstvo kao duhovna pratnja

Gore navedena razmatranja posebno
se odnose na formalnu praksu
duhovne pratnje, koja se u Opusu Dei
odvija u bratskom razgovoru, s
laikom ili sveéenikom, ili u ispovijedi,
te u drugim razgovorima sa
sveCenikom. Sveti Josemaria uvijek je
Zelio izbjegavati nazivanje ovih
pojedinaca nasim ,,duhovnim
voditeljima“. Ovaj pristup,



umanjujuci ulogu odredene osobe,
nudi raznolikost perspektiva koje
obogacuju duhovni Zivot, a
istovremeno sprjeCavaju pretjerane
vezanosti s obje strane. Takoder se
bavi rizikom stvaranja ,,posesivnih
voditelja“ i autoreferencijalizmom
koji se Cesto nalazi u korijenu nekih
slucajeva zlouporabe savjesti.

Ipak, duhovna pratnja moZze se
prosiriti i izvan ovih formalnih
okruZenja. Prijateljstvo, shvaceno
kao dobrohotna ljubav koja nastaje
izmedu ljudi sa zajednickim
interesima ili vizijama, neizostavan
je oblik pratnje u naSim zZivotima.
Kada nas zajednicki interes
obuhvaca duhovno podrucje,
prijateljstvo prirodno postaje oblik
duhovne pratnje. Otac nas je na to
podsjetio piSuci o svetom Baziliju i
svetom Grguru Nazijanskom.
»Prijateljstvo koje su stvorili u
mladosti drzalo ih je ujedinjenima
tijekom cijelog zZivota, pa ¢ak i danas



dijele isti blagdan u opcem
liturgijskom kalendaru. Sveti Grgur
kaZe da je 'naS$ jedini cilj i ambicija
bila vrlina i Zivot nade u blagoslove
koji dolaze'. Njihovo prijateljstvo,
umjesto da ih je udaljilo od Boga,
dovelo ih je blize Njemu.“[7]
Prijateljstvo otvoreno za duhovne
brige neformalni je, ali istinski okvir
za duhovnu pratnju jer su prisutni
svi elementi o kojima smo ranije
raspravljali: otvorenost prema
djelovanju Duha Svetoga, pazljivo
sluSanje i motivacija i osobnosti i
inicijative.

Mnogi ljudi koji su pronasli Krista i
Crkvu zahvaljujudi prijatelju opisuju
pomoc koju su primili kao duhovnu
pratnju. Gotovo nesvjesno, njihov
prijatelj ih je pratio korak po korak i
vodio ih da se zaljube u Isusa, sve
dok nisu napravili korak krstenja ili
postali katolici. Isto se dogada i
onima Kkoji su se vratili vjeri kroz
odano prijateljstvo ili koji su izbjegli



udaljavanje od Boga zahvaljujuci
rijeCima prijatelja. Dakle, ,,apostolat
prijateljstva i povjerenja“,[8] kako ga
je nazvao sveti Josemaria, vrlo je
slican onome $to poznajemo kao
duhovnu pratnju: ,, Te rijeci koje si na
vrijeme priSapnuo u uho kolebljivom
prijatelju, onaj pogodni razgovor Kkoji
si znao izazvati u zgodan trenutak, i
strucni savjet koji poboljSava njegov
sveuciliSni rad, i diskretna
indiskrecija koja te pobuduje da mu
sugeriras neslucena obzorja
revnosti...“[9]

Simetri¢an odnos izmedu dva
prijatelja otvara dimenzije koje su
manje dostupne u pratnji kao takvoj:
dijeljenje i medusobna podrska.
Prijatelji razmjenjuju iskustva i
gledisSta, pomaZzuci si da se suoce sa
zivotnim izazovima. To otvara neke
puteve, iako i zatvara druge. U
prijateljstvu ne mogu uvijek
oCekivati da e me drugi slusati, jer
Ce ponekad trebati da ih se Cuje.



Takoder, iako me njihova
perspektiva nesumnjivo moze
obogatiti, moji prijatelji mozda nece
uvijek moc¢i adekvatno savjetovati o
aspektima duhovnog zivota ili mom
odredenom putu, jer ga mozda ne
poznaju dovoljno dobro. Iz tih
razloga, iako prijateljstvo
nadopunjuje i obogacuje duhovno
vodstvo, ne moZe ga zamijeniti.

Medutim, u formalnoj duhovnoj
pratnji odnos izmedu dvije osobe je
asimetrian: samo jedna strana ima
ulogu sluSanja i savjetovanja, ulogu
koja se ne smije zamagljivati ili
preokrenuti. Ova razlika uvodi
ograniCenja koja pomazu osobi da
otvori svoje srce bez emocionalnih
smetnji koje bi mogle ometati
pravilnu usredotocenost i
objektivnost. Takoder pomaze osobi,
nakon S$to razmotri stvar u BoZzjoj
prisutnosti, da razgovara o intimnim
aspektima svog odnosa s Bogom i
drugima, ukljucujuci korijene svojih



grijeha i dubokih borbi. To, medutim,
ne znaci da odnos izmedu voditelja i
osobe koju prati mora biti hladan i
suh: Cuvajudi tu asimetriju i
emocionalnu distancu, duhovni
voditelj mora imati istinsku
naklonost prema ljudima koje prati,
jer istinski moZemo pomoci samo
kada ljubimo ljubavlju Onoga koji
nas je nazvao prijateljima (usp. Iv
15,15).

%k kS

,Donesite nesto od ribe koju ste
upravo ulovili“, kaze Isus. Sveti
Petar, joS uvijek mokar od skoka u
jezero, vuCe mreZu punu ribe na
obalu. Nakon zasluzenog dorucka,
odlazi s Isusom i oni zapocinju
intiman dijalog. Je li to molitva ili
duhovna pratnja? Oboje je u
bozZzanskom skladu. Petar, razoruzan,
obnavlja svoju vjernost Gospodinu. A
Isus, koji nikada nije prestao
vjerovati u njega, potvrduje ga u



njegovom poslanju: ,Idi za mnom.“
Petar se okrece i pita za drugog
ucenika, koji ga slijedi izdaleka. ,, Ti
idi za mnom®, inzistira Isus (usp. Iv
21,19-22). Ivan ne Cuje njihov
razgovor: to nije njegovo mjesto.
Poput Krstitelja (usp. Iv 3,27-30),
raduje se znajuci da je omogucio
susret.

[1] Sv. Beda Casni, citirano u Catena
Aurea, Iv 21,1-11.

[2] F. Ocariz, Pastirsko pismo,
9.1.2018., br. 10; citati sv. Josemarije
su iz Pisma 26, br. 38.

[3] ,,Ako mi je moje osobno iskustvo
od ikakve pomoci, mogu rec¢i da sam
svoj rad kao svecenika i pastira dusa
uvijek smatrao usmjerenim na
pomaganje svakoj osobi da se suoci
sa svim zahtjevima svog Zivota i da



otkrije Sto Bog posebno Zeli od nje -
bez ikakvog ograniCavanja te svete
neovisnosti i blagoslovljene osobne
odgovornosti koje su obiljeZja
krScanske savjesti“ (Sv. Josemarija,
Susret s Kristom, br. 99).

[4] Papa Franjo, Evangelii gaudium,
br. 169.

[S] Sv. Josemarija, Prijatelji BozZji, br.
78.

[6] F. Ocariz, Pastirsko pismo, 9. I.
2018., br. 11.

[7] F. Ocariz, Pastirsko pismo, 1. XI.
2019., br. 5. Unutarnji citat je od sv.
Grgura Nazijanskog, Propovijed 43.

[8] Sv. Josemarija, Brazda, br. 192.

[9] Sv. Josemarija, Put, br. 973.

Dancho Azagra




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-
pratnja-ii/ (25.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-pratnja-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-pratnja-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-pratnja-ii/

	"Gospodin je": duhovna pratnja (II)

