
opusdei.org

"Gospodin je":
duhovna pratnja (I)

Svima nam trebaju suputnici
čiji nam bliski razgovor i
ohrabrenje pomažu u životu, u
službi „uvijek izvornog
djelovanja Duha Svetoga“ u
našim dušama. Ovo je 15.
nastavak serije „Borba, blizina,
misija“.

10.07.2025.

„Kad je već svanulo, Isus je stajao na
obali; ali učenici nisu znali da je to
Isus“ (usp.Iv 21,4). U rano jutro uz
Galilejsko jezero, uskrsli Gospodin



tajanstveno se ukazuje svojim
učenicima, možda napola zaklonjen
maglom koja se dizala s vode. Njegov
glas, iako i prigušen, nosi snagu:
„Djeco, imate li što za jesti?“ Kažu da
ne. Još ne znaju tko im govori, ali
nešto u tom glasu potiče ih da
pažljivo slušaju i priprema ih da
slijede njegovu uputu: „Bacite mrežu
na desnu stranu i naći ćete.“
Poslušno bacaju mreže i, u oštrom
kontrastu s naporom cijele noći,
ostvaruju veliki ulov. Dok se drugi
dive prepunim mrežama, sveti Ivan
podiže pogled. Vidi daleko dalje od
riba: prepoznaje onoga koji im je
upravo govorio. I kaže Petru: „To je
Gospodin!“ (usp. Iv 21,4–8).

Zašto sveti Ivan uspijeva razaznati
Isusovu prisutnost na kraju te teške
noći rada? Njegova reakcija podsjeća
na početak njegova Evanđelja, njegov
prvi susret s Isusom. „Evo Jaganjca
Božjega!“, rekao je tada sveti Ivan
Krstitelj dok je Isus prolazio pored



Ivana i Andrije (Iv 1,36). Za druge je
bio samo još jedan hodočasnik, ali
Preteča, „onaj koji trči naprijed“, koji
vidi stvari koje dolaze i najavljuje ih,
vidio je Mesiju u Njemu.

Ivan Krstitelj pomogao je Ivanu i
Andriji da duhovno rastu: naučio ih
je vrijednosti posta i potrebi
obraćenja; naučio ih je moliti (usp.
Mt 9,14; Lk 3,1-17; 11,1). Ali njegova
najveća lekcija bila je predstaviti ih
Isusu i pozvati ih na osobni odnos s
Njim (usp. Iv 1,35-39). Kada je svoje
učenike stavio pred Isusa, dosegao je
vrhunac svog poslanja. Od tog
trenutka nadalje, Krstitelj se ponizno
povukao kako bi dopustio Isusu da
zauzme središnje mjesto u životima
svojih učenika (usp. Iv 3,27-30).
Tijekom stoljeća, njegov je primjer
bio uzor mnogim ljudima koji vode
druge prema Kristu i pomažu im da
prepoznaju njegovu prisutnost u
svojim životima, uvijek svjesni da
nisu „gospodari, nego čuvari“.[1] Jer



„poslanje je Isus. On je uskrsnuo -
dakle, živ je i prethodi nam. Nitko od
nas nije pozvan da ga zamijeni“.[2]
Pozvani smo, naprotiv, olakšati
susret svake osobe s njim; reći, s
bliskošću koja dolazi s povjerenjem i
ljubavlju, „Gospodin je!“

Duhovna pratnja

„Tijekom ovog putovanja našeg
života, postoje mirna vremena,
unutarnja ili vanjska, pa čak i dulja
razdoblja. Ali samo je na Nebu mir
konačan i spokoj potpun.“[3] Naše
nemirno srce treba nekoga tko će ga
voditi kroz oluje i mirne vode dok se
konačno ne odmori u Bogu.[4]
Trebamo suputnike čiji nam bliski
razgovor, utjeha i ohrabrenje
pomažu da se s većim
samopouzdanjem krećemo kroz život
i donose jasnoću kada padne tama ili
izgubimo put. Ti se ljudi
tradicionalno nazivaju „duhovnim
pratiteljima“: pojedincima koji nam



pomažu da ostanemo postojani,
ustrajući u smjeru koji smo odabrali
slijedeći Krista.

Duhovni pratitelj hoda uz drugu
osobu. On ne zamjenjuje Božje
djelovanje u duši, a još manje
nadjačava savjest pojedinca, već
pomaže u razlikovanju nadahnuća
Duha Svetoga od sugestija đavla ili
vlastite ranjene ljudske prirode. Zbog
toga Crkva posljednjih desetljeća sve
češće koristi izraz „duhovna pratnja“.
U tom smislu, papa Franjo je rekao:
„Onaj koji prati ne zamjenjuje
Gospodina, ne obavlja posao umjesto
osobe koja je praćena, već hoda uz
nju, potičući je da tumači ono što se
događa u njezinom srcu, ono bitno
mjesto gdje Gospodin govori.
Duhovni pratitelj (...) kaže: 'U redu,
ali pogledajte ovdje, pogledajte
ovdje', oni skreću vašu pozornost na
stvari koje vam možda promiču;
pomažu vam da bolje razumijete
znakove vremena, glas Gospodinov,



glas kušača, glas teškoća koje ne
možete prevladati.“[5]

Prvi ljudi koji su pristupili Djelu
osjećali su se voljenima i praćenima
od strane svetog Josemarije. Nisu ga
vidjeli kao neku vrstu „duhovnog
gurua“ sa savjetima za svaku
situaciju, već kao prijatelja ili oca koji
je slušao i brinuo se za njihove
živote... i koji je vidio Kristovu krv
kako teče kroz njih.[6] Kada su ljudi
praćeni na ovaj način, ne samo da
cijene pomoć koju primaju, već i
počinju uživati u razgovorima
duhovnog vodstva. Rastu u zrelosti i
apostolskom žaru; jačaju se u svom
odnosu s Bogom. A ako su prihvatili
određeni poziv, zaštićeni su od
pogrešnog osjećaja neovisnosti koji
bi ih izolirao od onih koji dijele
njihov put i poslanje.

U nedavnom životu Crkve svjedočili
smo rastućoj svijesti da ne samo
svećenici, već i laici mogu obavljati



zadatak duhovne pratnje. To se u
Djelu prakticira od samog početka.
Na sljedećim stranicama razmotrit
ćemo nekoliko aspekata ovog
zadatka, uvijek imajući na umu da
smo svi pozvani voditi druge do
„svjetla i topline Kristove“,[7] čak i
ako formalno ne služimo kao
duhovni voditelji ili pratitelji. Drugi
članak istražit će kako prijateljstvo
„prirodno (...) završava u osobnim
povjerenjima, punim osjetljivog
poštovanja prema slobodi“,[8] i vidjet
ćemo koliko se onoga što je ovdje
opisano odnosi i na tu neformalniju,
ali jednako nužnu vrstu pratnje.

Pomaganje radu Duha Svetoga

Primarni cilj duhovne pratnje ili
vodstva jest pomoći ljudima da
susreću Krista i prepoznaju što od
Njega dolazi, kako bi Božja ljubav
mogla zapaliti njihov život i proširiti
se na one oko njih. To zahtijeva
okruženje u kojem osoba može



njegovati osobni odnos s Bogom,
razviti duh pažljivog slušanja u
molitvi i naučiti razaznavati Božju
volju u svakom trenutku života.
Duhovni pratitelj može igrati ključnu
ulogu u stvaranju tog okruženja. Ali
to znači prepoznati jedinstvenost
svake osobe i ostati otvoren za
tajanstvene načine na koje Bog
djeluje u dušama. „Ne možemo
nuditi unaprijed definirane formule,
krute metode ili propise ako želimo
duše približiti Kristu. Božji susret sa
svakom osobom je neopisiv i
neponovljiv, i moramo surađivati s
Gospodinom kako bismo u svakom
slučaju pronašli pravu riječ i pravi
pristup, biti poslušni i ne pokušavati
spriječiti uvijek izvorno djelovanje
Duha Svetoga.“[9]

Istovremeno, onaj tko je u pratnji
trebao bi pažljivo razmisliti o
ponuđenim prijedlozima,
meditirajući o njima u molitvi očima
vjere. Kao što Otac objašnjava:



„Budući da znamo da nam Bog može
govoriti kroz druge ljude ili kroz
obične događaje, uvjerenje da u
njima možemo čuti njegov glas
stvara u nama poslušan stav prema
njegovim planovima, koji se mogu
skrivati i u riječima onih koji nas
prate na našem putu.“[10] Ova
sklonost može donijeti velike plodove
u našim životima, pod uvjetom da se
sjetimo da Bog gotovo nikada ne
govori doslovno kroz riječi duhovnog
pratitelja. Njihove su riječi, radije,
poziv da usmjerimo svoje slušanje u
određenom smjeru; da otkrijemo
možemo li tamo čuti nadahnuće
Duha Svetoga – nešto što samo mi
možemo učiniti. Njihove su riječi
namijenjene da nas dovedu u
kontakt s Riječju.

Istinska duhovna pratnja, dakle,
temelji se na dubokom poštovanju
djelovanja Duha Svetoga u svakoj
duši. Duhovni pratitelj nije
zapovjednik, već sluga, onaj koji



pomaže Duhu Svetomu da vodi i
prosvjetljuje osobu koja je u pratnji.
Kao što je rekao sveti Josemaría,
„Praćenje duša je umjetnost u kojoj je
model Isus Krist, a onaj koji oblikuje
dušu je Duh Sveti, po milosti.“[11]
Zato je duhovni pratitelj više vrtlar
nego arhitekt: ne nameće oblike niti
oblikuje ljude prema vlastitim
idejama, već pomaže u obrađivanju
tla duše kako bi Božji život mogao
cvjetati u njoj.

Istinsko slušanje

Svi smo mi u jednom ili drugom
trenutku iskusili da nas se istinski
sluša; susret s nekim tko sluša
ljubazno i pažljivo te tako otvara
prostor u kojem se osjećamo ugodno
dijeleći svoje misli i osjećaje bez
straha, osuđivanja ili odbacivanja.
Kada se ljudi osjećaju saslušanima,
postaju svjesniji sebe i lakše ih je
privući da slušaju Boga, kako bi bolje
prepoznali njegov glas. Iz tog razloga,



sveti Josemaría strpljivo je slušao
mlade koji su mu dolazili, potičući ih
da slobodno otvore svoja srca. Tek na
kraju bi ponudio savjet ili proširio
njihove vidike.

Slušanje uključuje mnogo više od
pukog namjernog slušanja: znači
obraćati pažnju na pozadinu
osjećaja, ideja i iskustava koje osoba
izražava te joj pomagati da sama
istraži taj unutarnji svijet. To
zahtijeva istinski stav interesa prema
drugoj osobi. Ne slušamo druge kako
bismo nametnuli vlastiti program ili
ih uključili u određene apostolske
projekte; slušamo kako bismo im
pomogli otkriti što Duh Sveti – koji
beskrajno ljubi svaku dušu – želi za
njih, kako bi njihova radost bila
potpuna (usp. Iv 16,24). Na taj način,
kako je volio reći papa Benedikt XVI.,
postajemo sluge njihove radosti (usp.
2 Kor 1,24).



Ako zaista želimo slušati – i učiniti da
se ljudi osjećaju saslušanima – može
biti korisno ukratko se osvrnuti na
ono što su rekli, koristeći vlastite
riječi. To nam pomaže da u sebi
potaknemo istinsku otvorenost
prema unutarnjem svijetu koji druga
osoba dijeli, bez projiciranja vlastitih
stavova na njega. Također pomaže u
komunikaciji te otvorenosti,
osigurava da smo ispravno razumjeli
i potiče drugu osobu da nastavi
otkrivati ono što želi podijeliti. To
stvara osjećaj smirenosti i pomaže
ljudima da preuzmu odgovornost za
svoje živote, pronađu vlastita
rješenja, krenu vlastitim putem i
otkriju svoju misiju. Nasuprot tome,
prekidanje ili preskakanje njihovih
riječi može biti obeshrabrujuće i ne
pomaže im da rašire krila.

Strpljivo slušanje je čin ljubavi koji
otkriva istinski interes za drugu
osobu. Iz tog razloga, duhovni
pratitelj nikada ne bi trebao izgledati



dosadno ili u žurbi. Često, iz
praktičnih razloga, preporučujemo
da duhovno vodstvo bude kratko - ali
važno je mudro razlučivati u svakoj
situaciji, jer istinsko slušanje
zahtijeva vrijeme, poštujući tempo
druge osobe, uključujući i njezine
tišine. A ponekad, povremeno ili
tijekom sezone, nekome mogu biti
potrebni dulji razgovori. Otvorena
pitanja mogu biti korisna, ali ne bi
trebala ometati prirodni tijek
razgovora, niti se smjeti koristiti
samo za popunjavanje neugodnih
tišina. Naprotiv, tišina često može
pomoći osobi da dublje zađe u svoja
razmišljanja i pronađe prave riječi.
„Radost, tjeskoba i patnja mogu se
komunicirati u tišini - štoviše, ona im
pruža posebno snažan način
izražavanja.“[12]

Više od svega, autentično slušanje
gradi mostove povjerenja, koji su
temeljni uvjet za svaku duhovnu
pratnju i koji se ne može zahtijevati



kao preduvjet. Povjerenje se testira
od prvog susreta i raste sa svakim
susretom. Da bi povjerenje
procvjetalo, druga osoba mora se
osjećati poštovano, cijenjeno i
sigurno u dijeljenju svojih
najintimnijih duhovnih iskustava. To
će učiniti ako u svom pratitelju
prepozna utočište i podršku u
razlučivanju Božjeg glasa.

Apostoli su takvo utočište pronašli u
Gospi, posebno nakon Isusova
Uzašašća. Ona je „učiteljica
razlučivanja: malo govori, mnogo
sluša i čuva u svom srcu (usp. Lk
2,19). Tri stava Gospe: malo govori,
mnogo sluša i čuva u svom srcu. I
malo puta kada progovori, njezine
riječi ostavljaju dubok trag.“[13]

[1] Papa Lav XIV., Homilija, 31. V.
2025.



[2] Isto.

[3] Sv. Josemarija, Pismo 2, br. 9.

[4] Usp. Sv. Augustin, Ispovijesti, I,
1.1.

[5] Papa Franjo, Audijencija, 4. I.
2023.

[6] „A ponekad bi pitao: 'Djeco moja,
znate li zašto vas toliko volim?' i
zatim, nakon trenutka tišine, rekao:
'Jer vidim Krv Kristovu kako teče u
vama'“ (A. Vázquez de Prada, Osnivač
Opusa Dei, sv. III, Žezlo, New York,
2002.).

[7] Sv. Josemarija, Pismo 1, br. 22.

[8] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 1. XI.
2019.

[9] Sv. Josemarija, Pismo 11, br. 42.

[10] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 10. II.
2024., br. 6.



[11] Sv. Josemarija, Pismo 26, br. 37.

[12] Papa Benedikt XVI., Poruka za
46. svjetski dan društvenih
komunikacija, 20. V. 2012.

[13] Papa Franjo, Audijencija, 4. I.
2023.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-
pratnja-i/ (20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-pratnja-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-pratnja-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gospodin-je-duhovna-pratnja-i/

	"Gospodin je": duhovna pratnja (I)

