
opusdei.org

Gora Karmel i crkva
Zvijezda mora

Na mediteranskoj obali stoji
Gora Karmel koja nosi sjećanje
na Iliju i Elizeja, dva velika
proroka Staroga zavjeta; te
također na Karmelski red sa
široko rasprostranjenom
tradicijom nošenja škapulara.

11.01.2013.

Tragovima vjere

Isus naš Gospodin putovao je
brojnim gradovima i selima Palestine
tijekom tri godine svoga javnoga



života, navješćujući Kraljevstvo
Božje. Svoje je svećenstvo provodio
uglavnom u okolici Genezaretskog
jezera, u Jeruzalemu i putujući
između te dvije točke, od sjevera
prema jugu te ponovo od juga prema
sjeveru, po cesti koja je slijedila tok
rijeke Jordan, ili kroz Samariju.

Evanđelisti nam također govore da je
jednom prilikom zašao izvan granica
Galileje, u područje Tira i Sidona,
koje je u antici bilo pod Feničanima,
a danas je to Libanon (usp. Mt 15:21 i
Mk 7:24). Međutim, ne znamo je li
išao dalje mediteranskom obalom,
gdje su ljudi uglavnom bili pogani.
Upravo tamo stoji Gora Karmel,
osobito vezana uz sjećanje na Iliju i
Elizeja (Elias i Eliseus), dva velika
proroka Staroga zavjeta; te u
kršćanskim stoljećima vezana za
rođenje Karmelskog reda.

Gora Karmel vapnenački je gorski
lanac koji se proteže od vrha



Samarije do Mediterana, a završava
rtom iznad grada Haifa. Duga je oko
pedeset pet kilometara te široka oko
pet do deset kilometara, s
prosječnom visinom od oko 500
metara. Njezino je ime izvedeno iz
riječi kerem, a znači prekrasni
voćnjak, vinograd ili vrt. Ovo je
istina: taj je gorski lanac izvor obilne
vode pa su joj obronci i klanci
prekriveni bogatom i raznolikom
vegetacijom karakterističnom za
mediteransko područje: maslina,
mirta, crnika, tamarind, cedar,
borovi, rogač i hrast.

Regija je uvijek bila poznata po svojoj
plodnosti te je u nekoliko knjiga
Staroga zavjeta ona simbol
prosperiteta Izraela ili pak njegove
nesreće: „Jahve grmi sa Siona, iz
Jeruzalema glas mu se ori; stočarski
pašnjaci tuže i suši se vrh
Karmela.“(Amos 1: 2. Usp. Iz 33: 9 i
35: 2; Jer 50: 19; i Nahum 1: 4). U
Karmelu postoje brojne spilje – preko



tisuću – osobito u zapadnom dijelu, s
uskim otvorima, ali velikom
unutrašnjosti.

Povijest Gore Karmela usko je
povezana s prorokom Ilijom ili
Elijasom, koji je živio u devetom
stoljeću prije Krista. Prema predaji
Svetih Otaca i antičkih autora,
nekoliko mjesta čuva sjećanje na
njegovu prisutnost: spilja na
sjevernom obronku, iznad grada
Haifa, u kojoj je Ilija, a kasnije i
Elizej, živio; nedaleko nje, mjesto
gdje je okupljao svoje učenike, koje
su kršćani nazvali „Škola proroka“, a
na arapskom također El Hader ili
Hadar; i nedaleko prema zapadu,
izvor poznat kao „Ilijin izvor“ kojeg
je on izveo iz stijene; te na jugoistoku
lanca, vrh imena El-Muhraka i rijeka
Kishon, gdje se sukobio s četiristo i
pedeset proroka Baala. Po Ilijinoj
molitvi, Bog je s Neba poslao vatru
tako da su ljudi napustili
idolopoklonstvo kako priča Prva



knjiga o kraljevima (usp. 1 Kr
18:19-40).

Na ovim je područjima, koja se časte
od samih početaka kršćanstva, i u
kojima su izgrađene crkve u čast Iliji,
rođen red Naše Gospe od Gore
Karmela ili Karmelski red. Potječe iz
druge polovice dvanaestog stoljeća,
kada je sveti Bertold, porijeklom iz
francuske, oko sebe okupio nekoliko
pustinjaka koji su živjeli na
sjevernom dijelu Gore Karmela
gledajući na grad Haifa. Tamo su
izgradili crkvu, a nedugo potom, oko
1200.godine i drugu, na zapadnoj
padini, Wadi es-Siah. U ranim
počecima trinaestog stoljeća, sveti
Brokard, koji je naslijedio svetog
Bertolda kao poglavar, zatražio je
službeno priznanje od jeruzalemskog
patrijarha, zajedno s Pravilom
njihovog vjerskog života samoće,
asketizma i kontemplacije: to je
karmelsko Pravilo, također poznato i



kao Pravilo našeg Spasitelja, koje se
održalo do danas.

Iz različitih razloga, Papino
odobrenje primljeno je tek
1226.godine. Nakon toga, zbog
nesigurne situacije za kršćane na
Bliskom Istoku, neki su se karmelski
redovnici vratili u zemlje iz kojih su
porijeklom u Europi, i tamo su
osnovali nove samostane. Pokazalo
se kako je ovaj egzodus bio
odlučujući za opstanak i širenje
Karmelskog reda jer su 1291.godine
egipatske vojske pokorile Acre i
Haifu, spalili crkve na Gori Karmelu i
ubili redovnike.

Ovdje smo ograničeni prostorom da
bismo mogli iznijeti potpunu povijest
Karmelskog reda. Što se tiče Svete
Zemlje dovoljno je reći da, izuzev
kratkog razdoblja u sedamnaestom
stoljeću, sve do ranog devetnaestog
stoljeća na Gori Karmelu nije bilo
Karmelićana. Između 1827. i 1836.



izgrađeni su sadašnji samostan i
crkva Zvijezda mora na sjevernoj
strani Gore Karmel, iznad pećine
koja nosi uspomenu na prisutnost
proroka Ilije. Ime Stella Maris
(„Zvijezda mora”) govori da baš kao
što je maleni oblak kojeg je Ilijin
sluga ugledao i koji je donio kišu što
je obnovila plodnost zemlje Izraela
nakon vremena lažnih proroka (usp.
I. Kr 18:44), baš je tako i Blažena
Djevica Marija donijela Krista, po
kojem se Božja milost izlila na cijelu
zemlju. Građevine, na tri razine,
tvore pravokutan kompleks dug
sedamdeset metara i širok trideset
šest metara.

Na sjever se pruža prekrasan pogled
na Zaljev Haifa te se za lijepoga
vremena može pratiti Acre duž
obale. Ulaz u crkvu je sa zapadne
strane; središnji je dio oktogonalnog
oblika i prekriven kupolom
ukrašenom prizorima Ilije i drugih
proroka, Svete Obitelji, Evanđelista i



nekih karmelskih svetaca. Slike su
naslikane 1928.

Mramor koji prekriva unutrašnjost
crkve završen je 1931. U centru
pažnje nalazi se svetište: iza oltara, u
niši, stoji kip naše Gospe od Gore
Karmela, a ispod je spilja u kojoj je,
po predaji, živio Ilija. To je prostor od
jedva tri do pet metara, od crkvene
lađe odijeljen dvama stupovima i s
nekoliko stepenica; unutra se nalazi
oltar i kip proroka.

Uz Stellu Maris, Karmelski red ima
još jednu crkvu, na južnom kraju
Gore Karmel, El Muhraka, poznata
kao crkva Ilijine žrtve. Ona
obilježava epizodu s prorocima Baala
koju smo ranije spomenuli. Međutim,
od antičkog samostana osnovanog na
Wadi es-Siah (današnjem Nahal
Siakh) ostale su samo ruševine.

Običaj nošenja škapulara



Kroz stoljeća je Karmelski red davao
bezbrojna blaga kršćanstvu: trebamo
se samo sjetiti primjerenih života i
učenja svete Terezije iz Avile, svetog
Ivana od Križa ili svete Terezije
Lisieux, sve troje proglašeni
Crkvenim Naučiteljima. Među
ostalim blagom nalazi se i običaj
nošenja karmelskog škapulara, kojeg
je prihvatio sveti Josemaria i
prenosio ga drugima. „Nosi na
prsima škapular karmelske Gospe.
Malo je pobožnosti - a ima mnogo
dobrih marijanskih pobožnosti - koje
su toliko ukorijenjene među
vjernicima i toliko su ga puta
blagoslovile pape. - Osim toga, toliko
je majčinskih povlastica povezano s
tim!“ (Put, 500).

Škapular daje dvije privilegije onima
koji ga pobožno nose: pomoć
ustrajanja u vjeri i dobrom radu sve
do smrti, te oslobođenje od patnje
čistilišta. Počeci ove pobožnosti
proizlaze iz 1251., osobito teškog



razdoblja za Karmelski red koji je
tada činio svoje prve korake u
Europi. Prema jednom antičkom
zapisu iz Kataloga karmelskih
svetaca, koji mu je bio sam temelj,
sveti Šimun (kasnije identificiran kao
sveti Šimun Stock, engleski poglavar)
neprestano se molio našoj Gospi
ovim riječima:

„Flos Carmeli/ Vitis florigera/
splendor Caeli/ Virgo puerpera/
Singularis/ Mater mitis/ sed viri
nescia/ Carmelitis/ da privilegia/
Stella maris.”

„Cvijete Karmela/ lozo u cvatu/ sjaju
Neba/ Djevice i Majko/ nenadmašena/
Majko blaga/ koju čovjek nije
povrijedio/ daj Karmelićanima/
privilegije/ Zvijezdo Mora.”

Kao odgovor na njegovu molitvu
prikazala mu se Blažena Djevica
držeći u svojoj ruci škapular i rekla
mu je, „Ovo je privilegija za tebe i
tvoje; tko god ga nosi kada umre bit



će spašen.“ Ili, prema potpunijoj
verziji, „Tko god ga nosi kada umre
neće patiti u vječnoj vatri, bit će
spašen.“ U to je vrijeme škapular bio
dio vjerskog habita, iako je izvorno
bio vrsta pregače koju su nosile sluge
i radnici. Sastojao se od dugačkog
komada platna s rupom za glavu, i
nosio se preko tunike te je visio
sprijeda i straga.

“Subotnja privilegija“

Druga prednost, poznata kao
„Subotnja privilegija“, kaže da onaj
tko umre u stanju milosti, noseći
karmelski škapular, bit će oslobođen
Čistilišta na prvu subotu nakon svoje
smrti. Ovo potječe iz srednjevjekovne
predaje. 1613. izdan je dekret
Apostolske Stolice koji kaže da
kršćani mogu pobožno vjerovati u
pomoć Blažene Djevice za duše
karmelskih redovnika i članova
karmelskih bratovština koji umru u
stanju milosti, koji su nosili škapular,



koji su živjeli kreposno u skladu sa
svojim životnim pozivom i koji su
molili ili, ako su nepismeni, koji su
postili i čuvali sva Crkvena pravila;
naša će im Gospa doći u pomoć,
osobito subotom, na dan koji Crkva
posvećuje Majci Božjoj.

Drugim riječima, subotnja se
privilegija temelji na osnovnim
Crkvenim naučavanjima: o
majčinskoj brizi naše Gospe kako bi
osigurala da njezina djeca koja
podnose muke svoje krivice u
Čistilištu, postignu nebesku slavu što
je prije moguće, po njezinom
zagovoru.

Kako se Karmelski red širio, osobito
u šesnaestom i sedamnaestom
stoljeću, zahvaljujući nekolicini
reformi, širile su se i njegove
bratovštine. Privukle su brojne
vjernike koji su, bez sudjelovanja u
redovničkom životu, sudjelovali u
pobožnosti prema našoj Gospi od



Karmela. Ti su ljudi svoju pobožnost
pokazivali nošenjem karmelskog
škapulara, koji je postepeno
modificiran i pojednostavljen sve
dok nije dobio oblik dva malena
pravokutnika od platna povezanih
vrpcom koji se nose oko vrata.

Apostolska je Stolica često
ohrabrivala ovu naviku, uz nju
vezujući oproste i specificirajući
određene vjerničke prakse za njezinu
uporabu. To uključuje obred
stavljanja škapulara, kojeg pojedinac
prima samo jednom i kojeg može
održati svaki svećenik; blagoslov
novog škapulara koji zamjenjuje stari
istrošeni; i mogućnost nošenja
škapularske medaljice Presvetog Srca
i naše Gospe od Gore Karmela,
umjesto škapulara.

Prije nekoliko godina, povodom
proslave 750. obljetnice davanja
škapulara svetom Šimunu Stocku,
papa Ivan Pavao II, koji je škapular



nosio od svoje mladosti, sumirao je
njegovu vjerničku važnost ovako:
„Prema tome, dvije su istine vezane
uz znak škapulara: s jedne strane,
neprestana zaštita Blažene Djevice,
ne samo tijekom životnog puta, već
također i u trenutku prelaska u
puninu vječne slave; s druge strane,
svijest da se pobožnost prema njoj ne
može ograničiti samo na molitve i
doprinose njoj u čast u nekim
prilikama, već mora postati ‘habit’,
odnosno, trajna orijentacija vlastitog
kršćanskog puta, istkanog od molitve
i nutarnjeg života, kroz često
primanje sakramenata te konkretnog
poduzimanja duhovnog i tjelesnog
djela milosrđa. Ovako škapular
postaje znak ‘zavjeta’ i recipročnog
zajedništva između Marije i vjernika:
zaista, on konkretno prenosi dar
Majke, koju je Isus na križu dao
Ivanu, a po njemu, svima nama, te
povjerenje ljubljenog apostola i nas
prema njoj, njoj koja postaje naša
duhovna Majka” (Blaženi Ivan Pavao



II, Poruka karmelskoj obitelji,
25.ožujka, 2001.).

Ove se ideje vide u riječima obreda
stavljanja škapulara: „Bože, pogledaj
milostivo na ove svoje sluge koje
primaju ovaj škapular na slavu
Presvetog Trojstva i na čast Blažene
Djevice Marije, i udijeli im da se
sjedine sa slikom Krista tvoga Sina i
tako, uz pomoć Blažene Djevice
Marije, dospiju u nebeski dom noseći
svadbeno ruho“ (De Benedictionibus,
br. 1218).

Kada je sveti Josemaria govorio o
našem razgovaranju s Bogom, često
bi nas ohrabrivao da postanemo
poput malene djece i da shvatimo
kako nam je uvijek potrebna pomoć
milosti. Učio nas je da slijedimo taj
put ruku-pod-ruku s Blaženom
Djevicom: „Upravo zato što je Marija
majka, Ona nas, dok je štujemo, uči
da budemo djeca; učimo se da
stvarno i neizmjerno ljubimo, da



budemo jednostavni i slobodni od
problema, koji potječu iz egoizma
koji nas nuka da mislimo samo na
sebe; učimo se biti radosni i da nam
našu nadu ništa ne može uništiti.
Početak puta koji nas vodi k ludosti
ljubavi prema Bogu počinje s
povjerljivom ljubavlju prema Mariji.
Prije mnogo godina pisao sam o tome
u jednom komentaru o krunici i
uvijek sam se ponovno mogao
uvjeriti u istinitost tih riječi. Ne bih
sada želio nadugačko raspravljati o
toj temi, već vas pozivam da to sami
učinite, da sami otkrijete tu istinu.
Njegujte ljubav prema Mariji,
otvorite joj svoje srce, povjerite joj
sve radosti i svoje brige i molite je da
vam pomogne upoznati Isusa i
slijediti Ga.“ (Susret s Kristom, br.
143).



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/gora-karmel-i-crkva-
zvijezda-mora/ (1.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/gora-karmel-i-crkva-zvijezda-mora/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gora-karmel-i-crkva-zvijezda-mora/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gora-karmel-i-crkva-zvijezda-mora/

	Gora Karmel i crkva Zvijezda mora

