
opusdei.org

Glazba koja dolazi
od Boga

Članak o pjevanju i glazbi u
liturgiji. „Prava liturgijska
glazba je molitva; ona je
liturgija. Ona nas ne ometa, niti
je ograničena na pružanje
radosnih osjećaja ili estetskog
užitka. Ona nam pomaže da
budemo sabrani, da se
smjestimo u Božje otajstvo."

27.09.2023.

Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est! Pjevat ću
Gospodinu, jer se slavom proslavi.[1]



Na čudesno dosljedan način, liturgija
Vazmenog bdijenja ujedinjuje ovo
pjevanje sa izvještajem o Izraelcima
koji su prolazili kroz Crveno more.
Ova radosna glazba spontano se diže
dok “dodirujemo” Božju blizinu. Za
Izabrani narod, čudo razdvojenih
voda postaje simbol koliko nam je
Bog blizu. Psalmi često ponavljaju
ovu stvarnost.[2] Sada u eri Crkve,
ovaj događaj nam govori o krštenju,
o križu, o nebu... Govori nam o
našem životu i životu koji nam je Bog
pripravio na drugoj obali. Ovaj novi
Život „nije puko uljepšavanje
sadašnjega: on nadilazi našu maštu,
jer Bog nas neprestano zadivljuje
svojom ljubavlju i svojim
milosrđem.”[3]

Suočavajući se s “Bogom
iznenađenja,”[4] Bogom koji sve čini
novim,[5] „riječi nisu potrebne, jer se
jezik ne može izraziti. Intelekt se
smiruje. Ne rasuđujemo; gledamo! I
duša ponovno izbija u pjesmu, novu



pjesmu, jer osjeća i zna da je pod
Božjim pogledom punim ljubavi,
cijeli dan.” [6] Gledajući našega Boga
koji nas iznenađuje svojom novošću,
nastaje hvala i klanjanje. Spontano
— i pjesma i tišina. Njih dvoje su
blisko povezani jer izražavaju ono
što puke riječi nikada ne bi mogle
reći. Zato ih liturgija čuva za svoje
najuzvišenije trenutke. „Crkva pjeva,
rečeno je, jer puki govor ne bi
zadovoljio njezinu želju za molitvom.
Ti kao kršćanin, i to izabrani
kršćanin, trebaš naučiti liturgijski
pjevati.”[7]

Nova pjesma

Bez izlaza, ljudski rečeno. To je bila
situacija Izabranog naroda,
zarobljenog između Crvenog mora i
egipatske vojske. Pred njima je bila
barijera mora; iza njih, naoružani
ratnici. Neprijatelj je rekao: 'Ja ću
ganjati, ja ću stići, ja ću podijeliti
plijen, moja će se želja ispuniti njima.



Izvući ću svoj mač, moja će ih ruka
uništiti.'[8] Tako je često situacija
Crkve: pod napadom onih koji je žele
izbrisati s lica zemlje ili je barem
isprazniti od njezine nadnaravnosti.

Ali Bog je s nama kao što je bio s
Izraelcima. I pred onim što se čini
ljudski nemogućim, njegova slava
blista protiv moći faraona i vladara
svih vremena. Na neočekivane
načine, more se dijeli i otvara put za
nas i ponovno zatvara prema
neprijatelju. Puhao si vjetrom svojim,
more ih pokrilo; potonuše kao olovo
u silnim vodama.[9]

Sveti tekst nam ne govori o
razmišljanjima hebrejskog naroda
dok su prolazili kroz more po suhom,
s vodenim zidovima s desne i s lijeve
strane. Tek na kraju Biblija se okreće
Izraelcima i pokazuje nam njihovu
reakciju. Narod se bojao Gospodina; i
povjerovaše u Gospodina i u slugu
njegova Mojsija. Zatim su Mojsije i



izraelski narod zapjevali ovu pjesmu
Gospodinu, govoreći: 'Pjevat ću
Gospodinu, jer je slavno
pobijedio.'[10] Reagirali su sa
strahom i obnovljenom vjerom u
Boga koja se izlila u prvu “novu
pjesmu”[11] koju nam donosi Sveto
pismo.

Ne znamo kakva je bila glazba. Nitko
je nije uspio zabilježiti, niti je do nas
došla usmenom predajom. Ali mora
da je bilo ispunjena iskrenom
zahvalnošću i dubokim osjećajem
obožavanja. I mora da je bilo prilično
dirljivo: svaki vanjski svjedok jasno
bi osjetio Božju prisutnost u toj
pjesmi, kao i oni koji su je pjevali.

Nakon ove epizode, Izraelci su se
susreli s još većim poteškoćama u
pustinji. Prvo, gorke vode koje su
ponovno pretvorene u slatke
drvetom, likom Križa.[12] Zatim
nevolje Sinajske pustinje, koje je
Gospodin ublažio manom i



prepelicama. A kasnije, vode Mase i
Meribe. Bog je uvijek pružao pomoć
usred poteškoća i ljudi su obnavljali
svoju pjesmu. Nadali su se da će doći
trenutak kada će sve biti nova
pjesma.

Kristov dolazak donio je spasenje
jednom zauvijek. Spasenje pripada
našemu Bogu koji sjedi na prijestolju
i Jaganjcu.[13] Nova pjesma, kojoj
nema kraja, već je počela. Ipak, još
uvijek čekamo trenutak kada će biti
potpuna, baš kao što je to
predstavljeno u Otkrivenju.[14]
Crkva je u određenom smislu već
stigla u Obećanu zemlju. Ali ona
nastavlja svoje hodočašće kroz
pustinju, zbog čega Liturgija govori o
njoj kao o „peregrinans in terra.” [15]
U stvarnosti, pojam “nova”, u
biblijskom jeziku, „ne evocira toliko
vanjsku novost riječi, kao konačnu
puninu koja pečati nadu. Pjeva,
dakle, o odredištu povijesti gdje će
glas zla . . . konačno biti ušutkan. Ali



ovaj negativni aspekt zamijenjen je
prostranijom pozitivnom
dimenzijom, onom novog svijeta,
radosnog svijeta koji će se
pojaviti.”[16]

Nebeska glazba na zemlji

Kad je Jaganjac uzeo svitak, četiri živa
bića i dvadeset i četiri starješine
padoše. . . svaki drži harfu i sa
zlatnim zdjelama punim tamjana, koje
su molitve svetaca; i pjevali su novu
pjesmu.[17] Sveto pismo ne propušta
spomenuti, na svoj trijezan način,
postojanje nebeske glazbe. To nas ne
treba čuditi jer „Bog nije izolacija,
nego slavna i radosna ljubav, koja se
širi prema van i obasjava
svjetlom.”[18] Lako možemo
zamisliti glazbu koja je morala pratiti
našu Gospu kada ju je Presveto
Trojstvo primilo u nebo. Mnoštvo
anđela iščekivalo je svoju Kraljicu
koja je trebala stići, tijelom i dušom.
Glazba je svečana; izražava radost i



delikatnost ljepote. Gospa se ukazuje
u sjaju, a Sin, koji je doveo
čovječanstvo u srce Trojstva, prima
svoju Majku.

Zemaljska je liturgija, čak i kad
nismo pažljivi na svu njezinu ljepotu,
možda zbog vanjskih okolnosti ili
vlastite situacije, „štovanje sveopćeg
hrama koji je uskrsli Krist, čije su
ruke raširene na križu da sve privuče
u zagrljaj vječne Božje ljubavi. To je
štovanje širom otvorenog neba.”[19]
Stoga predslovlja na misi uvijek
završavaju pozivom na pjevanje
Sanctus zajedno s anđelima i
svecima. Nebo i zemlja su ujedinjeni
u Sanctusu. „Pridružujemo se
pjevanju svih stoljeća, pjevanju koje
ujedinjuje nebo i zemlju, anđele i
ljude." [20] Kao što je sveti Josemaria
napisao: „Klanjam se i slavim s
anđelima - to nije teško, jer znam da
me, dok slavim svetu misu, okružuju
klanjajući se Presvetom
Trojstvu.”[21]



Dakako, u pripovijedanju anđeoskog
navještenja pastirima, „sveti Luka ne
kaže da su anđeli pjevali. Sasvim
trezveno kaže: nebeska vojska je
slavila Boga i rekla: 'Slava Bogu na
visini' (Lk 2,13s). Ali ljudi su oduvijek
znali da se govor anđela razlikuje od
govora ljudi i da su u ovoj noći
radosnog naviještanja prije svega
pjesmom veličali Božju nebesku
slavu. Tako je ova anđeoska pjesma
od najranijih dana prepoznata kao
glazba koja dolazi od Boga, zapravo,
kao poziv da se pridružimo pjevanju
sa srcima ispunjenim radošću zbog
činjenice da smo od Boga
ljubljeni.”[22]

To je okvir za razvoj bogatog
glazbenog stvaralaštva liturgije, koje
je započelo s molitvom Izraela:
nastojanjem da se uđe u sklad s
Božjom ljepotom, kako bi se uhvatilo
tračak neba. „Liturgija je Božje
vrijeme i prostor i tu se moramo
staviti u Božje vrijeme, u Božji



prostor, ne gledajući na sat. Liturgija
je upravo ulazak u otajstvo Boga;
dovesti se do otajstva i biti prisutan u
otajstvu.”[23] Sveti Josemaria je
napisao da u svetoj misi „vrijeme
treba stati.”[24] U Božjoj prisutnosti,
čisto instrumentalno, pragmatično
gledište nije na mjestu. „Pojava
ljepote, lijepog, čini nas sretnima, a
da se ne pitamo čemu to može
poslužiti. Božja slava, iz koje potječe
sva ljepota, izaziva u nama izbijanje
zaprepaštenja i radosti.”[25]

Unutar svačijeg dosega

Naše sudjelovanje u liturgijskom
pjevanju pokazuje našu ljubav,
„osjećaj otajstva”[26] koji nas navodi
da ostavimo po strani naše
uobičajeno traženje učinkovitosti. Ne
propuštajući uzeti u obzir svačije
profesionalne i obiteljske prilike,
često možemo u liturgiju unijeti
"dodir" koji potiče štovanje Boga na
poseban način. Možda se time



protivimo pragmatičnoj kulturi čiji
smo također dio. No dajući liturgiji
potrebno vrijeme, jednostavnim
sjajem naše vjere, pomažemo dovesti
svijet Bogu. Činimo ga prisutnim
usred užurbanosti suvremenog
života, koji ne zna naći vremena za
Boga. „Nije li čudno koliko kršćana,
koji odvajaju svoje vrijeme i imaju
dovoljno slobodnog vremena u svom
društvenom životu (nigdje im se ne
žuri), prateći uspavani ritam svojih
profesionalnih poslova, u jelu i
rekreaciji (ni ovdje se ne žuri) ,
nalaze se požureni i žele požurivati 
svećenika, u svojoj tjeskobi da skrate
vrijeme posvećeno presvetoj žrtvi
oltara?”[27] „Vjera je ljubav i stoga
stvara poeziju i glazbu.”[28] Ako naša
vjera živi, bit ćemo i mi sličniji onim
prvim kršćanima koje je sveti Pavao
poticao da svim srcem pjevaju i slave
Gospodina.“[29]

Liturgijska glazba, dakle, nije pitanje
sentimentalnosti ili estetskog ukusa.



To je pitanje ljubavi, želje „obraćati
se Bogu nježna srca,“[30] a ne „na
suhoparan, služben način, s vjerom u
kojoj nema iskre.”[31] Baš kao što
nam nikada ne nedostaje glazbe u
blagdanskim razdobljima života,
sasvim je prirodno željeti poboljšati
liturgiju na ovaj način. Ponekad bi u
dnevnom slavlju bila dovoljna kratka
pobožna pjesma: Adoro te devote, Ave
Maris Stella, Rorate Coeli, itd. Na
blagdane, ovisno o talentima
prisutnih, glazba će poprimiti veću
važnost. Možemo pjevati neke
dijelove mise - Gloria, Sanctus, itd. - a
možda čak imati i orguljašku pratnju.

Crkva je kroz vjekove razvila
dragocjenu tradiciju sakralne glazbe.
Novost kršćanskog bogoslužja dovela
je do traženja novih poetskih i
glazbenih oblika koji bi izražavali
molitvu uzdignutu do neslućenih
visina. „Pjevanje psalama dolikuje
ljudima, a pjevanje pjesama je za
anđele i one koji žive poput



anđela.”[32] I tako rimska liturgija
naglašava gregorijansko pjevanje
kao najprikladnije[33] za molitvu
tijekom slavlja svete Mise. Tako npr.
Rimski misal za oltar sadrži glazbu
za Per ipsum na kraju euharistijske
molitve, ali i za druge molitve.

U velikom repertoaru kršćanske
sakralne glazbe nalazimo pjesme
koje odgovaraju svim ukusima i
talentima, od jednostavnih melodija
do složene polifonije. Postoje i novije
skladbe koje potječu iz određene
kulture i čija je glazba u dobrom
skladu s Božjim otajstvima. U
knjigama za vjernike mogu se naći i
oni tradicionalniji i oni moderniji
izričaji. Također se mogu ponuditi
zbirke himni koje su prikladnije za
određeno vrijeme i mjesto.

Oni s više glazbenog talenta tu mogu
dati važan doprinos. Trud da svoju
kreativnost pretoče u privlačnije
bogoslužje također će ih dovesti do



veće velikodušnosti prema Bogu, jer
posvećujući svoje vrijeme Gospodinu
i drugima, oni prinose Abelovu
žrtvu.[34] U svakom slučaju, ovdje se
isplati uložiti barem isti trud koji bi
uložili u pripremu, primjerice,
rođendanske proslave: učiti i vježbati
pjesme koje su dio kršćanske kulture,
koje izražavaju autentični liturgijski
ukus i koje osiguravaju kanal za našu
molitvu. Jer u liturgiji smo s Bogom i
Bogu je drago naše pjevanje.

Jezik klanjanja

U liturgiji glazba nije puka pratnja ili
ukras. Ni interpretacija religiozne
teme ne privlači pažnju na sebe. U
svakom slučaju, glazba bi se odvijala
paralelno sa slavljem, dok bi u
stvarnosti to trebalo biti jedno te isto
s njim.[35] Prava liturgijska glazba je
molitva; to je liturgija. Ne ometa nas,
niti je ograničena na pružanje
radosnih osjećaja ili estetskog užitka.
Pomaže nam da budemo sabrani, da



se smjestimo u Božje otajstvo. Vodi
nas do klanjanja kojemu je šutnja
jedan od povlaštenih jezika. Kao što
nas Papa podsjeća: „Šutnja čuva
otajstvo.”[36] Ako glazba dolazi od
Boga, neće se natjecati s tišinom. To
će nas dovesti do prave tišine, one
tišine srca.

Trenuci šutnje koje liturgija predviđa
— na početku mise, u pokorničkom
obredu, na posveti itd. — poziv su da
se saberemo u klanjanju. Oni nas
pripremaju za trenutak zajedništva.
„Ako doista želim komunicirati s
drugom osobom, moram je
poznavati; moram moći biti u tišini
blizu njega, slušati ga i gledati ga s
ljubavlju. Prava ljubav i istinsko
prijateljstvo uvijek se hrane
uzajamnošću pogleda, intenzivnom,
elokventnom šutnjom punom
poštovanja i štovanja, tako da se
susret može živjeti duboko i osobno,
a ne površno. A, nažalost, ako ta
dimenzija nedostaje, sama



sakramentalna pričest može postati
površna gesta s naše strane.”[37]

Ukazujući na intimno srce liturgije
koje će biti naše nebo, Papa u jednoj
od svojih propovijedi pita: „Ti i ja,
klanjamo li se Gospodinu? Obraćamo
li se Bogu samo da bismo ga nešto
zamolili, da bismo mu zahvalili, ili
mu se obraćamo i da bismo mu se
poklonili? Što onda znači štovati
Boga? To znači naučiti biti s njim, to
znači da zastanemo u dijalogu s njim,
i to znači osjetiti da je njegova
prisutnost najistinitija, najbolja,
najvažnija stvar od svega. . . klanjati
se Gospodinu znači da smo pred njim
uvjereni da je on jedini Bog, Bog
naših života, Bog naše povijesti.”[38]

[1] Izl 15:1.

[2] Usp. Psalam 65 (66); 77 (78); 105
(106); 135 (136).

[3] Papa Franjo, Angelus, 10.
studenog 2013.



[4] Papa Franjo, Homilija u Svetoj
Marti, 20. siječnja 2014.

[5] Usp. Otk 21:5.

[6] Sveti Josemaria, Prijatelji Božji,
br. 307.

[7] Sveti Josemaria, Put, br. 523.

[8] Izl 15:9.

[9] Izl 15:10.

[10] Izl 14:31-15:1.

[11] Usp. Psalam 32 (33); 39 (40); 95
(96); 97 (98); 143 (144); 149.

[12] Usp. Izl 14:22-25.

[13] Otkrivenje 7:10

[14] Otkrivenje 5:9-10; 14:3.

[15] Rimski misal, Euharistijska
molitva III.



[16] Benedikt XVI., audijencija, 25.
siječnja 2006. Usp. Psalam 143 (144).

[17] Otkrivenje 5:8-9.

[18] Benedikt XVI., Homilija, 19.
veljače 2012.

[19] Benedikt XVI., audijencija, 3.
listopada 2012.

[20] Benedikt XVI., Homilija, 24.
prosinca 2010.

[21] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 89.

[22] Benedikt XVI., Homilija, 24.
prosinca 2010.

[23] Papa Franjo, Homilija, 10.
veljače 2014.

[24] Sveti Josemaria, Kovačnica, br.
436.

[25] Benedikt XVI., Homilija, 24.
prosinca 2010.



[26] Sveti Ivan Pavao II., Enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17. travnja 2003., br.
49.

[27] Put, br. 530.

[28] Benedikt XVI., audijencija, 21.
svibnja 2008.

[29] Usp. Ef 5:19; Kol 3,17.

[30] Prijatelji Božji, br. 167.

[31] Kovačnica, br. 930.

[32] Origen, u psalmu 119 (118): 71.

[33] Usp. Konst. Sancrosanctum
concilium, br. 116.

[34] Usp. Rimski misal, Euharistijska
molitva I; Usp. Postanak 4:4.

[35] Usp. Konst. Sacrosanctum
concilium, br. 112.

[36] Papa Franjo, Homilija u Santa
Marti, 20. prosinca 2014.



[37] Benedikt XVI., Homilija, 7. lipnja
2012.

[38] Papa Franjo, Homilija, 14.
travnja 2013.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/glazba-koja-dolazi-od-boga/
(16.12.2025.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/glazba-koja-dolazi-od-boga/
https://opusdei.org/hr-hr/article/glazba-koja-dolazi-od-boga/

	Glazba koja dolazi od Boga

