opusdei.org

Glazba koja dolazi
od Boga

Clanak o pjevanju i glazbiu
liturgiji. ,Prava liturgijska
glazba je molitva; ona je
liturgija. Ona nas ne ometa, niti
je ograniCena na pruzanje
radosnih osjecaja ili estetskog
uzitka. Ona nam pomaze da
budemo sabrani, da se
smjestimo u BoZje otajstvo."

27.09.2023.

Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est! Pjevat cu
Gospodinu, jer se slavom proslavi.[1]



Na ¢udesno dosljedan nacin, liturgija
Vazmenog bdijenja ujedinjuje ovo
pjevanje sa izvjeStajem o Izraelcima
koji su prolazili kroz Crveno more.
Ova radosna glazba spontano se diZe
dok “dodirujemo” BoZju blizinu. Za
Izabrani narod, ¢udo razdvojenih
voda postaje simbol koliko nam je
Bog blizu. Psalmi Cesto ponavljaju
ovu stvarnost.[2] Sada u eri Crkve,
ovaj dogadaj nam govori o krstenju,
o kriZzu, o nebu... Govori nam o
naSem Zivotu i Zivotu koji nam je Bog
pripravio na drugoj obali. Ovaj novi
Zivot ,nije puko uljepsavanje
sadasnjega: on nadilazi nasu mastu,
jer Bog nas neprestano zadivljuje
svojom ljubavlju i svojim
milosrdem.”[3]

Suocavajuci se s “Bogom
iznenadenja,”[4] Bogom Kkoji sve Cini
novim,[5] ,rijeCi nisu potrebne, jer se
jezik ne moze izraziti. Intelekt se
smiruje. Ne rasudujemo; gledamo! I
dusa ponovno izbija u pjesmu, novu



pjesmu, jer osjeca i zna da je pod
BoZjim pogledom punim ljubavi,
cijeli dan.” [6] Gledajuci naSega Boga
koji nas iznenaduje svojom novoSscu,
nastaje hvala i klanjanje. Spontano
— i pjesma i tiSina. Njih dvoje su
blisko povezani jer izrazavaju ono
Sto puke rijeci nikada ne bi mogle
reci. Zato ih liturgija ¢uva za svoje
najuzviSenije trenutke. ,,Crkva pjeva,
receno je, jer puki govor ne bi
zadovoljio njezinu Zelju za molitvom.
Ti kao krS¢anin, i to izabrani
krS¢anin, treba$ nauciti liturgijski
pjevati.”[7]

Nova pjesma

Bez izlaza, ljudski receno. To je bila
situacija Izabranog naroda,
zarobljenog izmedu Crvenog mora i
egipatske vojske. Pred njima je bila
barijera mora; iza njih, naoruzani
ratnici. Neprijatelj je rekao: 'Ja ¢u
ganjati, ja Cu stici, ja ¢u podijeliti
plijen, moja Ce se Zelja ispuniti njima.



Izvuci Cu svoj mac, moja Ce ih ruka
unistiti.'[8] Tako je Cesto situacija
Crkve: pod napadom onih koji je Zele
izbrisati s lica zemlje ili je barem
isprazniti od njezine nadnaravnosti.

Ali Bog je s nama kao Sto je bio s
Izraelcima. I pred onim Sto se ¢ini
ljudski nemogucim, njegova slava
blista protiv mo¢i faraona i vladara
svih vremena. Na neoCekivane
nacine, more se dijeli i otvara put za
nas i ponovno zatvara prema
neprijatelju. Puhao si vjetrom svojim,
more ih pokrilo; potonuse kao olovo
u silnim vodama.[9]

Sveti tekst nam ne govori o
razmiSljanjima hebrejskog naroda
dok su prolazili kroz more po suhom,
s vodenim zidovima s desne i s lijeve
strane. Tek na kraju Biblija se okrece
Izraelcima i pokazuje nam njihovu
reakciju. Narod se bojao Gospodina; i
povjerovase u Gospodina i u slugu
njegova Mojsija. Zatim su Mojsije i



izraelski narod zapjevali ovu pjesmu
Gospodinu, govoreci: 'Pjevat cu
Gospodinu, jer je slavno
pobijedio.'[10] Reagirali su sa
strahom i obnovljenom vjerom u
Boga koja se izlila u prvu “novu
pjesmu”[11] koju nam donosi Sveto
pismo.

Ne znamo kakva je bila glazba. Nitko
je nije uspio zabiljeZiti, niti je do nas
dosla usmenom predajom. Ali mora
da je bilo ispunjena iskrenom
zahvalnoS$cu i dubokim osjecajem
oboZavanja. I mora da je bilo prili¢no
dirljivo: svaki vanjski svjedok jasno
bi osjetio BozZju prisutnost u toj
pjesmi, kao i oni Kkoji su je pjevali.

Nakon ove epizode, Izraelci su se
susreli s joS vecim poteSkocama u
pustinji. Prvo, gorke vode koje su
ponovno pretvorene u slatke
drvetom, likom KrizZa.[12] Zatim
nevolje Sinajske pustinje, koje je
Gospodin ublazio manom i



prepelicama. A kasnije, vode Mase i
Meribe. Bog je uvijek pruzao pomoc¢
usred potesSkoca i ljudi su obnavljali
svoju pjesmu. Nadali su se da e doci
trenutak kada Ce sve biti nova
pjesma.

Kristov dolazak donio je spasenje
jednom zauvijek. Spasenje pripada
nasemu Bogu koji sjedi na prijestolju
1Jaganjcu.[13] Nova pjesma, kojoj
nema Kkraja, vec je pocela. Ipak, jos
uvijek Cekamo trenutak kada ce biti
potpuna, bas kao Sto je to
predstavljeno u Otkrivenju.[14]
Crkva je u odredenom smislu ve¢
stigla u Obecanu zemlju. Ali ona
nastavlja svoje hodocasce kroz
pustinju, zbog Cega Liturgija govori o
njoj kao o ,peregrinans in terra.” [15]
U stvarnosti, pojam “nova”, u
biblijskom jeziku, ,ne evocira toliko
vanjsku novost rijeci, kao konacnu
puninu koja pecati nadu. Pjeva,
dakle, o odredisStu povijesti gdje ce
glas zla . . . konac¢no biti uSutkan. Ali



ovaj negativni aspekt zamijenjen je
prostranijom pozitivnom
dimenzijom, onom novog svijeta,
radosnog svijeta koji Ce se
pojaviti.”[16]

Nebeska glazba na zemlji

Kad je Jaganjac uzeo svitak, Cetiri Ziva
bica i dvadeset i Cetiri starjeSine
padose. . . svaki drZi harfu i sa
zlatnim zdjelama punim tamjana, koje
su molitve svetaca; i pjevali su novu
pjesmu.[17] Sveto pismo ne propusta
spomenuti, na svoj trijezan nacin,
postojanje nebeske glazbe. To nas ne
treba Cuditi jer ,,Bog nije izolacija,
nego slavna i radosna ljubav, koja se
Siri prema van i obasjava
svjetlom.”[18] Lako moZemo
zamisliti glazbu koja je morala pratiti
nasSu Gospu kada ju je Presveto
Trojstvo primilo u nebo. Mnostvo
andela iScekivalo je svoju Kraljicu
koja je trebala sti¢i, tijelom i duSom.
Glazba je sveCana; izraZava radost i



delikatnost ljepote. Gospa se ukazuje
u sjaju, a Sin, koji je doveo
CovjecCanstvo u srce Trojstva, prima
svoju Majku.

Zemaljska je liturgija, cak i kad
nismo paZzljivi na svu njezinu ljepotu,
mozda zbog vanjskih okolnosti ili
vlastite situacije, ,Stovanje sveopceg
hrama koji je uskrsli Krist, ¢ije su
ruke raSirene na krizu da sve privuce
u zagrljaj vjecne Bozje ljubavi. To je
Stovanje Sirom otvorenog neba.”[19]
Stoga predslovlja na misi uvijek
zavrsavaju pozivom na pjevanje
Sanctus zajedno s andelima i
svecima. Nebo i zemlja su ujedinjeni
u Sanctusu. ,PridruZujemo se
pjevanju svih stoljeca, pjevanju koje
ujedinjuje nebo i zemlju, andele i
ljude." [20] Kao Sto je sveti Josemaria
napisao: ,Klanjam se i slavim s
andelima - to nije tesko, jer znam da
me, dok slavim svetu misu, okruzuju
klanjajuci se Presvetom
Trojstvu.”[21]



Dakako, u pripovijedanju andeoskog
navjesStenja pastirima, ,,sveti Luka ne
kaZze da su andeli pjevali. Sasvim
trezveno kaze: nebeska vojska je
slavila Boga i rekla: 'Slava Bogu na
visini' (Lk 2,13s). Ali ljudi su oduvijek
znali da se govor andela razlikuje od
govora ljudi i da su u ovoj noci
radosnog navijestanja prije svega
pjesmom velicali BoZju nebesku
slavu. Tako je ova andeoska pjesma
od najranijih dana prepoznata kao
glazba koja dolazi od Boga, zapravo,
kao poziv da se pridruZimo pjevanju
sa srcima ispunjenim radoscu zbog
Cinjenice da smo od Boga
ljubljeni.”[22]

To je okvir za razvoj bogatog
glazbenog stvaralasStva liturgije, koje
je zapocelo s molitvom Izraela:
nastojanjem da se ude u sklad s
BoZjom ljepotom, kako bi se uhvatilo
tracak neba. ,Liturgija je Bozje
vrijeme i prostor i tu se moramo
staviti u Bozje vrijeme, u Bozji



prostor, ne gledajuci na sat. Liturgija
je upravo ulazak u otajstvo Boga;
dovesti se do otajstva i biti prisutan u
otajstvu.”[23] Sveti Josemaria je
napisao da u svetoj misi ,vrijeme
treba stati.”[24] U BoZjoj prisutnosti,
Cisto instrumentalno, pragmati¢no
glediste nije na mjestu. ,,Pojava
ljepote, lijepog, Cini nas sretnima, a
da se ne pitamo ¢emu to moze
posluziti. BozZja slava, iz koje potjece
sva ljepota, izaziva u nama izbijanje
zaprepaStenja 1 radosti.”[25]

Unutar svacijeg dosega

NaSe sudjelovanje u liturgijskom
pjevanju pokazuje nasu ljubav,
»,0sjecaj otajstva”[26] koji nas navodi
da ostavimo po strani nase
uobicajeno traZenje ucinkovitosti. Ne
propustajuci uzeti u obzir svacije
profesionalne i obiteljske prilike,
Cesto moZemo u liturgiju unijeti
"dodir" koji poticCe Stovanje Boga na
poseban nacin. MoZda se time



protivimo pragmati¢noj kulturi ¢iji
smo takoder dio. No dajudi liturgiji
potrebno vrijeme, jednostavnim
sjajem naSe vjere, pomazemo dovesti
svijet Bogu. Cinimo ga prisutnim
usred uZurbanosti suvremenog
Zivota, koji ne zna naci vremena za
Boga. ,Nije li cudno koliko krséana,
koji odvajaju svoje vrijeme i imaju
dovoljno slobodnog vremena u svom
druStvenom Zivotu (nigdje im se ne
Zuri), prateci uspavani ritam svojih
profesionalnih poslova, u jelu i
rekreaciji (ni ovdje se ne Zuri),
nalaze se pozureni i Zele pozurivati
svecenika, u svojoj tjeskobi da skrate
vrijeme posveceno presvetoj zZrtvi
oltara?”[27] ,Vjera je ljubav i stoga
stvara poeziju i glazbu.”[28] Ako naSa
prvim kr$canima koje je sveti Pavao
poticao da svim srcem pjevaju i slave
Gospodina.“[29]

Liturgijska glazba, dakle, nije pitanje
sentimentalnosti ili estetskog ukusa.



To je pitanje ljubavi, Zelje ,,obracati
se Bogu njeZna srca,“[30] a ne ,na
suhoparan, sluzben nacin, s vjerom u
kojoj nema iskre.”[31] Ba$ kao Sto
nam nikada ne nedostaje glazbe u
blagdanskim razdobljima Zivota,
sasvim je prirodno Zeljeti poboljsati
liturgiju na ovaj nacin. Ponekad bi u
dnevnom slavlju bila dovoljna kratka
poboZna pjesma: Adoro te devote, Ave
Maris Stella, Rorate Coeli, itd. Na
blagdane, ovisno o talentima
prisutnih, glazba ¢e poprimiti vecu
vaznost. MoZemo pjevati neke
dijelove mise - Gloria, Sanctus, itd. - a
mozda ¢ak imati i orguljasku pratnju.

Crkva je kroz vjekove razvila
dragocjenu tradiciju sakralne glazbe.
Novost krs¢anskog bogosluzja dovela
je do traZenja novih poetskih i
glazbenih oblika koji bi izraZavali
molitvu uzdignutu do neslucenih
visina. ,,Pjevanje psalama dolikuje
ljudima, a pjevanje pjesama je za
andele i one koji Zive poput



andela.”[32] I tako rimska liturgija
naglasava gregorijansko pjevanje
kao najprikladnije[33] za molitvu
tijekom slavlja svete Mise. Tako npr.
Rimski misal za oltar sadrzi glazbu
za Per ipsum na Kkraju euharistijske
molitve, ali i za druge molitve.

U velikom repertoaru krscanske
sakralne glazbe nalazimo pjesme
koje odgovaraju svim ukusima i
talentima, od jednostavnih melodija
do sloZene polifonije. Postoje i novije
skladbe koje potjecu iz odredene
kulture i ¢ija je glazba u dobrom
skladu s Bozjim otajstvima. U
knjigama za vjernike mogu se naci i
oni tradicionalniji i oni moderniji
izricaji. Takoder se mogu ponuditi
zbirke himni koje su prikladnije za
odredeno vrijeme i mjesto.

Oni s viSe glazbenog talenta tu mogu
dati vaZan doprinos. Trud da svoju
kreativnost pretocCe u privlacnije
bogosluZje takoder e ih dovesti do



vece velikodusnosti prema Bogu, jer
posvecujuci svoje vrijeme Gospodinu
i drugima, oni prinose Abelovu
Zrtvu.[34] U svakom slucaju, ovdje se
isplati uloziti barem isti trud koji bi
uloZili u pripremu, primjerice,
rodendanske proslave: uciti i vjezbati
pjesme koje su dio krScanske kulture,
koje izrazavaju autenticni liturgijski
ukus i koje osiguravaju kanal za nasu
molitvu. Jer u liturgiji smo s Bogom i
Bogu je drago naSe pjevanje.

Jezik klanjanja

U liturgiji glazba nije puka pratnja ili
ukras. Ni interpretacija religiozne
teme ne privlaci paznju na sebe. U
svakom slucaju, glazba bi se odvijala
paralelno sa slavljem, dok biu
stvarnosti to trebalo biti jedno te isto
s njim.[35] Prava liturgijska glazba je
molitva; to je liturgija. Ne ometa nas,
niti je ograniCena na pruzanje
radosnih osjecaja ili estetskog uZitka.
Pomaze nam da budemo sabrani, da



se smjestimo u BozZje otajstvo. Vodi
nas do klanjanja kojemu je Sutnja
jedan od povlasStenih jezika. Kao Sto
nas Papa podsjeca: ,Sutnja ¢uva
otajstvo.”[36] Ako glazba dolazi od
Boga, nece se natjecati s tiSinom. To
Ce nas dovesti do prave tiSine, one
tiSine srca.

Trenuci Sutnje koje liturgija predvida
— na pocetku mise, u pokornickom
obredu, na posveti itd. — poziv su da
se saberemo u klanjanju. Oni nas
pripremaju za trenutak zajedniStva.
,Ako doista Zelim komunicirati s
drugom osobom, moram je
poznavati; moram moci biti u tiSini
blizu njega, slusati ga i gledati ga s
ljubavlju. Prava ljubav i istinsko
prijateljstvo uvijek se hrane
uzajamnoS$cu pogleda, intenzivnom,
elokventnom Sutnjom punom
postovanja i Stovanja, tako da se
susret moze Zivjeti duboko i osobno,
a ne povrsno. A, nazalost, ako ta
dimenzija nedostaje, sama



sakramentalna pricest moZe postati
povrsna gesta s naSe strane.”[37]

Ukazujuci na intimno srce liturgije
koje Ce biti naSe nebo, Papa u jednoj
od svojih propovijedi pita: , Tiija,
klanjamo li se Gospodinu? Obra¢amo
li se Bogu samo da bismo ga nesto
zamolili, da bismo mu zahvalili, ili
mu se obracamo i da bismo mu se
poklonili? Sto onda znaci Stovati
Boga? To znaci nauciti biti s njim, to
znaci da zastanemo u dijalogu s njim,
i to znaci osjetiti da je njegova
prisutnost najistinitija, najbolja,
najvaznija stvar od svega. . . klanjati
se Gospodinu znaci da smo pred njim
uvjereni da je on jedini Bog, Bog
nasih Zivota, Bog naSe povijesti.”[38]

[1] Izl 15:1.

[2] Usp. Psalam 65 (66); 77 (78); 105
(106); 135 (136).

[3] Papa Franjo, Angelus, 10.
studenog 2013.



[4] Papa Franjo, Homilija u Svetoj
Marti, 20. sije¢nja 2014.

[5] Usp. Otk 21:5.

[6] Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji,
br. 307.

[7] Sveti Josemaria, Put, br. 523.
[8] IzI 15:9.

[9] Iz]1 15:10.

[10] Izl 14:31-15:1.

[11] Usp. Psalam 32 (33); 39 (40); 95
(96); 97 (98); 143 (144); 149.

[12] Usp. 1zl 14:22-25.
[13] Otkrivenje 7:10
[14] Otkrivenje 5:9-10; 14:3.

[15] Rimski misal, Euharistijska
molitva III.



[16] Benedikt XVI., audijencija, 25.
sijeCnja 2006. Usp. Psalam 143 (144).

[17] Otkrivenje 5:8-9.

[18] Benedikt XVI., Homiljja, 19.
veljacCe 2012.

[19] Benedikt XVI., audijencija, 3.
listopada 2012.

[20] Benedikt XVI., Homilijja, 24.
prosinca 2010.

[21] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 89.

[22] Benedikt XVI., Homiljja, 24.
prosinca 2010.

[23] Papa Franjo, Homilija, 10.
veljacCe 2014.

[24] Sveti Josemaria, Kovacnica, br.
436.

[25] Benedikt XVI., Homiljja, 24.
prosinca 2010.



[26] Sveti Ivan Pavao II., Enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17. travnja 2003., br.
49,

[27] Put, br. 530.

[28] Benedikt XVI., audijencija, 21.
svibnja 2008.

[29] Usp. Ef 5:19; Kol 3,17.

[30] Prijatelji Bozji, br. 167.

[31] Kovacnica, br. 930.

[32] Origen, u psalmu 119 (118): 71.

[33] Usp. Konst. Sancrosanctum
concilium, br. 116.

[34] Usp. Rimski misal, Euharistijska
molitva I; Usp. Postanak 4:4.

[35] Usp. Konst. Sacrosanctum
concilium, br. 112.

[36] Papa Franjo, Homilija u Santa
Marti, 20. prosinca 2014.



[37] Benedikt XVI., Homilija, 7. lipnja
2012.

[38] Papa Franjo, Homilija, 14.
travnja 2013.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/glazba-koja-dolazi-od-boga/
(21.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/glazba-koja-dolazi-od-boga/
https://opusdei.org/hr-hr/article/glazba-koja-dolazi-od-boga/

	Glazba koja dolazi od Boga

