
opusdei.org

"Gdje nas Bog želi":
Stvaranje jedinstva
života (II)

Drugi dio dvodijelnog članka o
važnosti postizanja jedinstva
između našeg svakodnevnog
života i istina vjere.

31.10.2018.

„Bog u svojoj dobrohotnosti izvodi u
vama i htjeti i djelovati“ (Fil 2:13),
pisao je sveti Pavao Filipljanima.
Gospodin je taj koji ujedinjuje naš
život. Od Njega dolazimo i krećemo
se prema Njemu, On nas blisko prati



na našem zemaljskom hodočašću per
argum, velikim njivama svijeta (usp.
Mt 13:38). Naš Gospodin Isus Krist je
„via, veritas et vita“: „Put, Istina i
Život“ (Iv 14:6). Sveti Augustin
objašnjava da je On istina i život jer
On je Bog, On je put jer On je čovjek.
[1] Ova nas stvarnost ispunja mirom.
U našem životu put je ponekad
uglađen, no može jednako tako biti
zahtjevan i težak. Kako god, nikad
nije daleko od cilja budući da je cilj
sam po sebi prisutan in spe, u nadi,
na svakom koraku. „On sam je“, kaže
sveti Tima Akvinski, „istodobno put i
cilj. U svojoj ljudskoj naravi On je
put, a u božanskoj cilj.“[2]

Po utjelovljenju, Riječ je Božja
„osobno prešla pustinju naše
ljudskosti i nadilazeći smrt, On
ustade od mrtvih i sad sa sobom
privlači čitavo čovječanstvo prema
Bogu.



Isus nije više ograničen posebnim
mjestom i vremenom. Njegov Duh,
Sveti Duh, teče od Njega, ispunja
naša srca i tako nas zbližava s Njim i
preko Njega s Ocem – Bogom koji je
jedan i trojstven.“[3]

Jedinstvo života je uzdizanje
ljudskosti na nadnaravni red tako da
ono što je božansko bude utjelovljeno
u ono što ljudsko. Stoga, „ako
prihvatimo odgovornost da budemo
djeca Božja, shvatit ćemo da Bog od
nas želi da budemo vrlo čovječni. 
Cijena kršćanskog života nije
prestati živjeti kao ljudi ili
napustiti napore za stjecanjem
kreposti koje neki imaju i bez
poznavanja Krista. Cijena svakog
pojedinog kršćanina je otkupiteljska
Krv Našeg Gospodina; a ja
ponavljam, On želi da budemo
veoma čovječni i veoma božanstveni,
da svakoga dana iznova nastojimo
oponašati Njega, koji je perfectus



Deus, perfectus homo – savšeni Bog i
savršeni Čovjek.”[4]

„Kad bi znala dar Božji i tko je onaj
koji ti veli:‘Daj mi piti’, ti bi u njega
zaiskala i on bi ti dao vode.“ (Iv 4:10).
Naš Gospodin Samarijanki pokazuje
svoju ljudskost u svojoj žeđi i svoje
božanstvo u obećanju žive vode.

„Gospodine, daj mi te vode da ne
žeđam,“ odgovara mu žena koja
postupno shvaća da čovjek koji joj se
obraća nije tek još jedan Galilejac.
Samarijankin samodostatan stav u
kojem misli da može činiti sa svojim
životom što želi pretvara se u gorljiv
zahtjev za Božjim darom.

Samo Bog može utažiti žeđ našeg
srca. Nikada ne možemo sami doseći
Boga, već samo kroz Duha Svetoga
koji oživljava Krista u nama.

Biti tamo gdje Bog želi da budemo



“Široko polje našeg kršćanskog
poziva, to jedinstvo, čiji je živac
prisutnost Boga, našeg Oca, može i
mora biti svakodnevna stvarnost.“[5]
U prvim godinama Djela sveti
Josemaria bi često savjetovao ljude
„da često prizivlju u misli Božju
prisutnost, kad govore s nekom
osobom, u općenitim razgovorima i
općenito u svakom trenutku.“ [6]
Ohrabrivao je mlade studente u
pismu napisanom 1931. godine:
„Naprijed onda, u prisutnosti Božjoj!
Dobro je steći naviku sve dovoditi u
vezu s Njim i zahvaljivati Njemu na
svemu.“[7]

Potrebno je uvjeriti se da „Bog stoji
neprestano uz nas“[8], a kako bi
ispunili obveze svakodnevnog
života potrebna nam je poniznost
da budemo na svom mjestu, gdje
nas je Bog postavio. Svako od nas
mora biti na svom mjestu, možda
živeći neprimjetno, radeći posao koji
se od nas očekuje. Stalnost,



ustrajnost i poslušnost oblikuju nas u
snažne, zrele ljude.

Svojim osobnim iskustvom Božjeg
poziva da osnuje Djelo „usprkos
samom sebi“ sveti Josemaria
ustrajavao je na potrebi poniznosti
do te mjere da se želi služiti drugima
bez i jedne druge ambicije osim
poticaja milosti. U suprotnosti s tim
opisao je način na koji su se neki
klerici oduvijek željeli kretati
unaokolo, žudnja bitno drugačija od
istinskog sebedarja u religijskom
životu toliko potrebnog za život
Crkve: „Takav je moj užas od bilo
čega što podsjeća na ljudsku
ambiciju, čak i besprijekornu; tako
da ako je Bog u svojoj milosti želio
iskoristiti mene, grješnika, kako bi
osnovao Djelo, to je bilo unatoč meni.

Znate koliko sam bio nesklon trudu
nekih ljudi kada se nije temeljio na
nadnaravnim razlozima koje Crkva
prosuđuje u stvaranju novih zaklada.



Činilo mi se, i čini, da je bilo daleko
previše zaklada i osnivača. Bio sam
mišljenja da je postojao rizik od
'manije' osnivanja novih stvari što je
ljude navodilo da osnivaju
nepotrebne stvari iz razloga koje sam
držao smiješnima. Mislio sam, možda
u nedostatku bratske ljubavi, da je u
nekim prigodama svrha bila
najmanje važna stvar – da su ti ljudi
zapravo željeli osnovati nešto novo
kako bi se zvali osnivačima.“[9]

Dosljednost u svakodnevnom
životu

Poziv nam daje obzor i istodobno
označava siguran put, izgrađen kroz
čitav život, dan za danom. Na
početku nismo znali što će naš
Gospodin tražiti od nas, no uvijek
smo željeli reći da obnavljajući
sebedarje prvog dana, kada smo sve
dali za ljubav, i to zauvijek: „Ta
neopozivi su dari i poziv Božji!“ (Rim
11:29). Sjeme koje je Bog posadio u



naša srca, poziv, mora rasti kako bi
dalo svjetlo i toplinu mnogim
dušama i postalo plodonosno drvo.
To je stvarnost koja usmjerava naše
biće, čitav naš život i sjedinjuje ga
dajući mu smisao, pouzdanost i
sklad.

Potrebno nam je jedinstvo života
gdje god nas je Bog postavio među
ljude oko nas i ne možemo sanjariti o
drugim aktivnostima koje nas mogu
udaljiti od toga što jesmo i što
trebamo biti.

Sveti Pavao poziva Solunjane da rade
za život i da pomognu drugima činiti
isto (usp. 2 Sol 3:6-15). Ova
dosljednost u našem životu osigurava
da s molitvom i učenjem o nauku
Crkve svaki od nas ispunjava svoje
obveze: doći u dogovoreno vrijeme
iako se ukazala bolja prigoda, kupiti
autobusnu kartu i kad nema
kontrole, platiti porez…



Živjeti na ovaj način znači živjeti
prema zapovijedima našeg
Gospodina: „Vaša riječ neka bude:
‘Da, da, – ne, ne!’ Što je više od toga,
od Zloga je.“ (Mt 5:37). Isus uči da
svaka prisega uključuje neki odnos
spram Boga i da svakom riječju treba
častiti prisutnost Božju i Njegove
istine. Obazrivost u prizivanju Boga
u govoru ide skupa s pažnjom
punom poštovanja prema Njegovoj
prisutnosti, koju svaka naša tvrdnja
posvjedočuje ili vrijeđa. [10]. Ova
svijest o Božjoj prisutnosti znači
nikada ne lagati iako bi nas to u
danom trenutku izvuklo iz neprilike,
znači ponašati se lijepo i kad nas
nitko ne vidi, znači ne gubiti
kontrolu nad naravi u vožnji ili
sportu, suprotno od onih koji drže
normalnim biti druge osobe u takvim
trenutcima. Drugi vatikanski sabor
usrdno je potakao krštenike „da teže
odbacivanju svojih putenih obveza
savjesno i u duhu Evanđelja…. Po
samoj vjeri više no ikad obvezni su



odmjeravati te obveze, svaki prema
svom pozivu.“[11]

Biti apostoli

Nedavno smo u Crkvi živjeli godinu
Milosrđa u bliskosti sa Svetim Ocem.
Milosrđe ne pokazuje samo Božju
svemoć već i našu vjeru u Njega.
Samo na temelju milosrđa možemo
graditi „sklad između vjere i
života“[12], kako je Sveti Jakov
razmišljao u svojoj poslanici: „Ako su
koji brat ili sestra goli i bez hrane
svagdanje pa im tkogod od vas rekne:
'Hajdete u miru, grijte se i sitite', a ne
dadnete im što je potrebno za tijelo,
koja korist? Tako i vjera: ako nema
djelâ, mrtva je u sebi.“ (Jak 2:15-17).

„Svaki dan, draga moja djeco, treba
svjedočiti našu žudnju da ispunimo
božansko poslanje dano nam od
našeg Gospodina u Njegovom
milosrđu. Srce našega Gospodina je
milosrdno, i On ima samilosti za
čovječanstvo i privlači nas k sebi.



Naše sebedarje u službi dušama
odraz je ovog milosrđa našeg
Gospodina, ne samo prema nama
nego i prema čitavom čovječanstvu.
Zato što nas je On pozvao da tražimo
svetost u svakodnevnom životu
svakoga dana i da učimo druge
(providentes, non coacte, sed
spontanae secundum Deum (1 Pet 5:2)
– razborito, bez prisile, spontano,
prema Božjoj volji) putu prema
svetosti, svakog na njegovom mjestu
usred svijeta.“[13]

Milosrđe nas vodi prema želji da
želimo najbolje za druge i na taj
način ojačamo ljudski i kršćanski
razvoj svake osobe kako bi, što je više
moguće, izbjegli zamke koje mogu
uništiti tolike ljudske živote: ovisnost
o drogama, razvod, abortus,
eutanazija… Štoviše, nadnaravni
optimizam pomaže nam vrednovati
dobro u svakoj duši, radije nego
zadržavati se na njihovim
nedostacima. „Ne volim govoriti o



lošim ljudima i dobrim ljudima. Ne
dijelim ljude na dobre i loše.“[14]
Ovaj pogled proizlazi iz ljubavi koju
Duh Sveti polaže u našu dušu.
Komentirajući Mandatum Novum,
Novu zapovijed, sveti Josemaria nam
je rekao: „Vi biste je djeco moja
morali uvijek izvršavati, radosno
podnoseći pogreške ljudi s kojima
živite. Nemojte se ponašati kao kukac
balegar koji kotrlja komad balege u
kuglu svojim nogama pa je onda nosi
naokolo. Ponašajte se kao pčela, koja
ide od cvijeta do cvijeta tražeći
dobrotu skrivenu u njemu te je onda
pretvara u najslađi med, slasnu
hranu, koja je se u našoj braći i
sestrama očituje kao dobra aroma
svetosti. Jednom riječju, ljubite jedni
druge, ljubite jedni druge puno!“[15]

Mi kršćani svjesni smo naše misije:
mijenjati svijet na slavu Božju. „Sada
je vrijeme osloboditi stvaralaštvo
milosrđa, donositi nove pothvate,
plodove milosrđa. Crkva danas mora



govoriti o „mnogim drugim
znamenjima“ koja je Isus činio, a
nisu zapisana, (usp. Iv 20:30) kako bi
i ona bila rječit izraz plodnosti
Kristove ljubavi i zajednice koja život
crpi iz Njega.“[16] Ovaj apostolski žar
koji nas ujedinjuje nije nam nešto
strano. Sveti Josemaria uglavnom je
govorio ne toliko o apostolatu već o
tome da „budemo apostoli.“[17] Znao
je dodati da je apostolat „trajna
raspoloživost duše…osobina nečijeg
duha koji teži, po svojoj naravi,
prožeti svaki aspekt života.“[18]
Vjerodostojan apostolat ne može se
ograničiti na niz specifičnih zadatka
niti pretvara ljude u tek običan cilj.
Ljubav Božja je ta koja ispunja naš
život svjesnošću da svaka osoba
mora slijediti svoj osobni poziv
dostignuvši svoj puni potencijal kroz
slobodno i radosno sebedarje.

Cjelovita kršćanska formacija



U Djelu se formacija daje s
integriranim pogledom na kršćansku
poruku i tako nam pomaže postići
istinsko jedinstvo života u Kristu
srdačnim prihvaćanjem božanske
milosti. Katekizam Katoličke crkve
dobra je polazna točka za ovaj
jedinstven pogled. „Četiri su dijela
povezana jedan s drugim: tajna
kršćanstva je objekt vjere (prvi dio),
slavlje kršćanskog otajstva u liturgiji
(drugi dio), ono je prisutno da
prosvjetljuje i podupire djecu Božju u
njihovom djelovanju (treći dio), ono
je temelj naših molitava, povlašten
izraz Oče naš predstavlja predmet
naših molitava, hvala i naših
posredovanja (četvrti dio).“[19]

Učenje Crkve, liturgijski život,
duhovni život i moralni život
nerazdvojivi su. Isus Krist je via et
veritas et vita – Put, Istina i Život (Iv
14:6). Stoga nam istina ne daje samo
svjetlo već nas i podupire i vodi, ona
je hrana (usp. Ps 23) i nauk spasenja.



Bog je odabrao svetog Josemaríju da
utemelji Opus Dei u srcu Crkve [20] i
tu ga je utjelovio svojim životom.
Duh Djela, koji pripada Bogu, sada
raste među njegovim ljudima kroz
sinove i kćeri svetog Josemaríje.
Stoga je naša formacija dodana ovom
objedinjenom okviru: Sveto Pismo,
apostolska tradicija (crkveni Oci),
nauk Crkve (posebice Katekizam
Katoličke crkve i učenja Svetog Oca),
liturgija (sveti sakramenti), molitva i
životi svetaca. Također i
upoznavanjem i meditacijom o
životu i učenju svetog Josemaríje,
formacija koju primamo pomaže
nam povezati različite aspekte naše
vjere i našeg poziva i razumjeti i
objasniti duh Djela u svjetlu Svetog
pisma, tradicije i nauka Crkve. Stoga
se njegova poruka prenosi na jasan i
skladan način rastući iz istog
„humusa“, istog plodnog tla u kojem
je sveti Josemaríja „vidio“ i razumio
Djelo.



Naša je formacija otvorena budući da
izvire iz naših molitava i
svakodnevnog života, kojeg čine
borbe praćene božanskom milošću u
raznolikim incidentima i situacijama.

“Dekalog je nerazdruživa
cjelina.“[21] Primjerice, „čista osoba
održava cjelovitost i snagu života i
ljubavi koje su u njoj. Ta cjelovitost
osigurava jedinstvo osobe i protivi se
svakom ponašanju koje bi je ranilo.
Ne podnosi ni dvostruk život ni
dvostruk govor.“[22] Isto se odnosi i
na druge kreposti koje čine kršćanski
život. Čitav život Naše Gospe bio je
označen jedinstvom života, na putu
Križa Marija je ponavljala isti fiat - 
neka bude - kao i u Blagovijesti. Djelo
je rođeno i širi se kako bi služilo
Crkvi i pomoglo je izgraditi. Želimo
Krista učiniti prisutnim među
muškarcima i ženama. Sve vodi
prema Isusu: u našem radu na
evangelizaciji „moramo govoriti o
Kristu, a ne o sebi.“[23] Tako ćemo



dovesti ljude Kristu, podržani svojim
životnim planom, dragom
prisutnošću našeg Trojstvenog Boga.
„Tko ostaje u meni i ja u njemu, taj
donosi mnogo roda. Uistinu, bez
mene ne možete učiniti ništa.“ (Iv
15:5)

Guillaume Derville

[1] usp. Sv. Augustin, Sermo 341, 1,1:
PL 39, p. 1493.

[2] sv. Toma Akvinski, Tumačenje
Ivanova Evanđelja (ch. 14, lec. 21.
časoslov, subota, 9. tjedan kroz
vrijeme)

[3] Papa Benedikt XVI, Govor, 21.
ožujak 2009.

[4] sv. Josemaría, Prijatelj Božji, br.
75.



[5]sv. Josemaría, Susret s Kristom, br.
11.

[6] sv. Josemaría, Osobne bilješke, br.
1160, od 16. ožujka 1934., u González
Gullón, op. cit., p. 478.

[7] sv. Josemaría, Pismo Luisu de
Azua, od 5. kolovoza 1931. navod u
González Gullón, DYA: la Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), 2016, p. 242.

[8] sv. Josemaría, Put, br. 267.

[9] st. Josemaría, Pismo, 9. siječanj
1932., br. 84.

[10]Katekizam Katoličke crkve, br.
2153.

[11] Drugi vatikasnki koncil, Enc. 
Gaudium et Spes, br. 43.

[12] sv. Ivan Pavao II, enc. Veritatis
Splendor, br. 26.



[13] sv. Josemaría, Pismo, 24. ožujak
1930., br. 1.

[14] sv. Josemaría, Instruction, 8.
prosinac 1941., br. 35.

[15] sv. Josemaría, Dok nam je putem
govorio, p. 291.

[16] Papa Franjo, apostolsko pismo 
Misericordia et Misera, 20. studeni
2016., br. 18.

[17] “Trabajo, santificación del,” u 
Diccionario de san Josemaría, 2013, p.
1206.

[18]Ibid., p. 1202.

[19] Sv Ivan Pavao II, apostolska
konstitucija Fidei Depositum, objava 
Katekizma Katoličke crkve, 11.
prosinac 1992.

[20] usp. Zbirka Misa sv. Josemaríje.

[21] Katekizam Katoličke crkve, br.
2069.



[22]Katekizam Katoličke crkve, br.
2338.

[23]Susret s Kristom, br. 163.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/gdje-nas-bog-zeli-
stvaranje-jedinstva-zivota-ii/

(23.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/gdje-nas-bog-zeli-stvaranje-jedinstva-zivota-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gdje-nas-bog-zeli-stvaranje-jedinstva-zivota-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/gdje-nas-bog-zeli-stvaranje-jedinstva-zivota-ii/

	"Gdje nas Bog želi": Stvaranje jedinstva života (II)

