opusdei.org

Franjo i Benedikt:
kontinutitet ili ne?

Mons. Mariano Fazio, novi
Generalni Vikar Opusa Dei,
govori o diktaturi relativizma i
o kulturi otpada koju su isticali i
papa Benedikt XVI i sadasnji
papa Franjo.

23.01.2015.

PiSe Mariano Fazio, novi Generalni
Vikar Opusa Dei, autor knjige "E1
Papa Francisco. Claves de su
pensamiento”



Prosli su brojni mjeseci od izbora
pape Franje kao nasljednika
Benedikta XVI. Promjena stila je viSe
nego ocita, vrlo slicna promjeni
papinske slike koju je donio sveti
Ivan XXIII, toliko drugacije od one
Pia XII, ili osobnost Pavla VI -
rezervirana i intelektualna - toliko
drugacija od karizmatske osobnosti
Dobrog Pape. Isto se dogodilo i sa
svetim Ivanom Pavlom II koji je
naslijedio nedavno proglasenog
blazenika Pavla VI - s trideset tri
dana prekida uvijek nasmijanim
papom Lucianijem -, te s
Benediktom XVI koji ej naslijedio
svetog poljskog Papu.

Promjene u stilovima pojedinog Pape
posljedica je ljudskih elemenata
Crkve. Primjeri proSlih desetljeca
koje sam gore spomenu dio su
najpozitivnijeg povijesnog tijeka
rimskih pontifikata. Raznolikost sa
sobom donosi bogatstvo jer stil
odredene osobe vrlo je povezan s



njihovom idiosinkrazijom i
kulturnim tradicijama koje su
oblikovale njihovu osobnost.
Nedavno je Crkvu obogatila
slavenska tradicija Karola Wojtyle,
tradicija srediSnje Europe Josepha
Ratzingera, te sada latinoamericka
tradicija Jorgea Maria Bergoglia.

S toCke glediSta individualne
karizme, poznati americki novinar
John Allen riskirao je glazbenom
usporedbom: Ivan Pavao II je "rock
and roll", Benedikt XVT je "klasi¢na
glazba", a Franjo je "folk". Takoder,
izbjegavajuci bilo kakve iskljucive
osjecajnosti, znamo da je Ivan Pavao
IT imenovao Jorgea Bergoglia
biskupom i kardinalom, da je
Benedikt hvalio njegov oc¢inski duh, a
da je Franjo na svom zidu u
Argentini imao sliku njemackog
Pape.

Koliko Franjo brine i ¢asti svoga
prethodnika, zaista je vrijedno



divljenja. O ovome mogu osobno
svjedociti. U kolovozu 2008.godine
zajedno sam s tadasnjim kardinalom
Bergogliom poSao na kratku Setnju
Buenos Airesom. Tijekom Setnje
rekao mi je da se kod Benedikta XVI
najvise divi njegovoj poniznosti i
njegovom ucenju. Sjetio sam se tih
rijeCi nakon Sto je Ratzinger odstupio
1 shvatio sam koliko su istinite:
Benedikta Ce uistinu pamtiti po
njegovoj poniznosti i u€enju.

Promjena stila i osobnih veza punih
briZznosti i poStovanja prema
Benediktu XVI jasni su u Franjinim i
rije¢ima i djelima. Medutim, Sto
moZemo reci o trenutnom
pontifikalnom magisteriju,
postivajudi prethodni? Imaju i
kultura otpada i diktatura
relativizma iSta zajednicko?

Diktatura relativizma

U ponedjeljak, 18.travnja
2005.godine, kardinal Joseph



Ratzinger predvodio je Misno slavlje
na otvorenju konklave na kojoj ¢e
biti izabran nasljednik Ivana Pavla II.
U svojoj je propovijedi tadasnji
Dekan kardinalskog zbora istaknuo
koje su kulturalne okolnosti s kojima
se buduci Papa treba suociti... bez da
je znao da zapravo govori o sebi. U
klju¢nom je dijelu rekao: ,, Koliko smo
krila doktrine upoznali posljednjih
desetljeca, koliko ideoloskih struja,
kolikih nacina razmisSljanja. Maleni
brod misli brojnih kr$¢ana Cesto su
nabacivali ti valovi — nosili ih od
jednog ekstrema do drugog: od
marksizma do liberalizma, ¢ak i
libertinizma; od kolektivizma do
radikalnog individualizma; od
ateizma do teskog religijskog
misticizma; od agnosticizma do
sinkretizma i tako dalje. Svakoga
dana izviru nove sekte te se
obistinjuje ono Sto sveti Pavao govori
o prevarantima koji nastoje ljude
uvuci u grijeh (usp. Efe 4: 14).



Danas, ¢vrsto vjerovati u ono Sto
naucava Vjerovanje Crkve Cesto se
etiketira kao fundamentalizam.
Razliciti relativizmi, kojima se
sprepustamo da nas vode sad amo
sad tamo, kako puhne kakav vjetar
doktrine“, dovode nas do zakljucka
da se jedino stavom moZemo nositi s
modernim vremenima. Izgradujemo
diktaturu relativizma koja niSta ne
prepoznaje kao definitivno i Ciji je
jedini cilj vlastiti ego i vlastite Zelje."

Diktatura relativizma, ili u svojoj
pozitivnoj formi, potreba i hitnost za
ponovnu uspostavu povjerenja u
mogucénost za spoznanje istine kroz
vjeru irazum u pluralnom drustvu,
bila je u sredistu proslog pontifikata.
Poznati govori odrzani u Ratisboni,
Westminster Hallu, 1 Bundestagu
velicanstven su dokaz ovog
zanimanja i brige, uzdizuci ideju
zdravog laicizma, nadilazeci laicizam
i fundamentalizam.



Relativizam je Kkriza istine jer smatra
da ljudsko bice nije u stanju spoznati
istinu, univerzalnu etiku, osnove
ideje koje su svima zajednicke bez
obzira na povijesne ili kulturoloske
aspekte. Ovo nije tema iskljucivo
rezervirana za logiku ili filozofiju. To
je generalni stav prema velikom
izazovu istine. To je ispunjenje
Isusovih rijeci: ,istina Ce vas
osloboditi“ te se istina gleda kao vrh
koji ogranicava naSe mogucnosti i
nas osobni razvoj, ili, kolektivnu,
kulturolo$ki napredak. Ovako
gledano, istina je ograniCavajuci
faktor naseg kreativnog potencijala.
Medutim, da bi bili sposobni izgraditi
nesto Sto traje, istina je neophodna
kao cvrsti oslonac drustvenog i
individualnog kreativnog razvoja.
Sto je temelj jaci, to ve¢a mozZe biti
gradevina, s viSe mogucnosti, vecom
slobodom za projekte, ideale,
prijedloge. Istina, na ovakav nacin
gledano, temelj je napretka i
inovacija.



Ponekad, postoji rizik gledanja na
CovjeCanstvo kao na ,staklenu kucu
koja sudi i kategorizira ljude“ - rijeci
su Pape Franje prilikom
zakljuc¢ivanja biskupske sinode o
obitelji. Medutim, u govoru u La
Sapienza u Rimu, Benedikt citira
svetog Augustina na temu da sama
teoretska istina — sa svim njezinim
apstraktima, sudovima i
klasifikacijama - vodi prema tuzi te
da se potpuna istina sastoji od
spoznaje o onome Sto je dobro i,
prema tome, ,istina nas ¢ini
dobrima¥, te nas vodi u milosrde i
prihvacanje drugih.

Kultura otpada

Franjo, s druge strane, razvio se s
druge perspektive koju sam naziva
»kulturom otpada“: drustva koje
odbacuje bolesne, stare i mlade, jer je
fokusirano samo na sebe, stjecanje
¢im vece svote novca, zadovoljstva i
moci. U Evangelii Gaudium kaZze:



naspram radosti susreta s Isusom,
»velika je opasnost u danasnjem
svijetu konzumerizam, izolacija i
strah nastao u spokojnom, ali ipak
gramzivom srcu, groznicavim
traZenjem zadovoljstava, te iz
otupjele savjesti.“

Prema tome, opet se susrecemo s
diktaturom cenzure, iako ovaj put ne
radi se o cenzuri ideala ve¢
materijalnoj cenzuri: ,Rat za sveti
gral se nastavljaitonanovi
nemilosrdan nacin u idolopoklonstvu
prema novcu te u diktaturi neosobne
ekonomije kojoj nedostaje istinska
ljudska svrha.“ Ovakav tip diktature
Covjeka svodi na ,,jednu od njegovim
potreba: potrosnju“, nesto Sto bi se
moglo povezati s onim Sto je papa
Benedikt XVI smatrao ,,vlastitim
egom i Zeljama*“.

Franjo osuduje patnje koje prolazi
ljudsko dostojanstvo i to ne
apstraktno vec¢ patnje siromasnih i



marginaliziranih. Misle¢i na ostatke
europskog svijeta koji odbacuje
africke imigrante u Lampedusei;
marginalizirane u velikim rastuéim
gradovima koji se gomilaju u jadnim
stra¢arama, Supama ili kolibama;
Zrtve novog oblika ropstva poput
trgovanja ljudima, djece-vojnika ili
tuzne price onih zarobljenih u paklu
droge. Ovaj prorocki plac¢ odzvanja u
usSima svijeta i javljaju se glasine o
Nobelovoj nagradi dok ga brojne
novine i Casopisi stavljaju na svoje
naslovne stranice. Medutim,
idolopoklonstvo prema materijalnim
stvarima ostaje netaknuto jer ga
duboki korijeni Cine jakim.

U ekskluzivnom intervjuu s
Henriqueom Cymermanom, Franjo
iskreno iznosi socijalne posljedice
ovakvog idolopoklonskog stava: ,,Pali
smo u grijeh idolopoklonstva, i to
prema novcu. Ekonomiju pokrece
neprestana teznja za vise i
paradoksalno stvara kulturu otpada.



Odbacuju se mladi limitirajuci broj
rodene djece. Takoder se odbacuju i
stari jer viSe nisu potrebni, viSe ne
doprinose, pasivna su klasa. A
odbacujuci mlade i stare,
odbacujemo i buducnost jer mladi su
ti koji svojom snagom vuku naprijed,
a stari su ti koji nam daju mudrost,
imaju sjecanja i prenose ih na mlade
(...) Odbacujemo cijelu generaciju
kako bi odrzali ekonomski sustav koji
sam viSe ne drzi vodu, sustav koji, da
bi prezivio, treba ratovati kao Sto su
to veliki vladari uvijek i €inili (...)
Ovakav nas nacin udaljava od
bogatstva koje leZi u razliitostima i
od dijaloga izmedu ljudi."

Ljudi su hrana za sustav. Ova nas
slika podsjeca na film ,Matrix“, gdje
su Jjudi zapravo baterije za veliku
elektri¢nu napravu koja je postigla
stanje samosvijesti. Mnogi od njih
Zive u laznom svijetu koji ispada da
je udoban zatvor. Max Weber, na
pocetku dvadesetog stoljeca, opisao



je trZisSte kojem nedostaju vrijednosti
kao Zeljezni kavez.

Dvije strane iste stvarnosti

Ove dvije vrste diktatura koje su
Pape osudili, u isto su vrijeme
razliCiti aspekti iste stvarnosti. U
jednom vaznom govoru u prvim
danima svojeg pontifikata
diplomatskim tijelima u Svetoj
Stolici, Franjo je povezao svoju brigu
za siromasne i Benediktovo ucenje o
istini. Prvo je rekao: ,,Kao Sto znate,
brojni su razlozi zasto sam izabrao
ime Franje AsiSkog, poznatog lika i
daleko izvan granica Italije i Europe,
Cak i medu onima koji nisu katolicke
vjere. Jedan od prvih razloga bio je
Franjina ljubav prema siromasnima.
Koliko je joS uvijek siromasnih u
svijetu! I kakvu veliku patnju
prolaze! Nakon Sto je veliki Franjo
AsiSki dao primjer, Crkva u svim
krajevima svijeta uvijek je nastojala
brinuti i paziti na one koji pate od



neimastine, i mislim da u brojnim
svojim zemljama moZete svjedociti
velikodu$noj aktivnosti krs¢ana koji
se posvecuju pomaganju bolesnima,
siro€adi, beskuénicima i svim
marginaliziranima, nastojeci uciniti
drustvo humanijim i pravednijim
mjestom.“

Nakon Sto je joS jednom opisao
problem kulture otpada, u sljede¢em
odlomku povezuje se s prethodnim
poglavarom: ,,Ali postoji joS jedan
oblik siromastva! To je duhovno
siromastvo naseg vremena, koje
osobito ozbiljno pogada takozvane
bogate zemlje. To je ono $to je moj
ljubljeni prethodnik Benedikt XVI
nazivao ,tiranijom relativizma®, koja
svakoga Cini svojim vlastitim
kriterijem i ugroZava ljudsku
koegzistenciju. I to me dovodi do
drugog razloga izbora ovog imena.
Franjo AsiSki nam je govorio da
trebamo raditi na izgradnji mira. Ali
nema istinskog mira bez istine! Ne



moZe biti pravoga mira ako svatko
ima svoje kriterije, ako svatko uvijek
moZe ekskluzivno izmiSljati svoja
prava, bez da u isto vrijeme misli na
dobro drugih, svih, na temelju
prirode koja povezuje sva ljudska
bi¢a na ovoj zemlji.”

Nema mira, nema moguceg
napretka, ako ljudi ne brinu za dobro
drugih. Ivan Pavao Il to je saZeo u
povijesnoj frazi ,,mir je rad
solidarnosti®, ¢ime se nastavio na
svoje prethodnika Pija XII i Pavla VI
koji su tvrdili ,,mir je rad pravde“ i
,azvoj je novo ime mira“.
Povezanost u izjavama magisterija
temelji se na osnovnim principima
ljudskog dostojanstva: svijet gdje
bratstvo pobjeduje moZe se izgraditi
tek na davanju sebe drugima.

Prema tome, sadasnje drustvo treba
nanovo otkriti — kako bi se
nadvladala kriza siromastva i
vrijednosti koje ve¢ godinama Zivimo



- svoju najdublju istinu: potpuno
postovanje prema ljudskim pravima
svakog pojedinca, koji je svaki
jedinstven. Bez ovakvih temelja,
pojedinci Ce se Kkoristiti kao oruda
sebi¢nih razloga drugih ljudi, i
ljudska Ce se bica iskoriStavati mjesto
da ih se poStuje, smatrat Ce se
stvarima koje se mogu odbaciti kada
nam viSe nisu korisni.

Mislim da se papa Franjo neprestano
poziva na relativizam Kkroz podizanje
molbe izrazene preko osudivanja
izravnih posljedica relativizma:
kulture moci, kulture otpada i
indiferentnosti, birokraciju vjere.
Naspram ovoga, on potiCe kulturu
susreta i predanja.

U Evangelii Gaudium opisuje ,,miran
rast relativizma koji dovodi do opceg
osjecCaja dezorijentiranosti.“ Dalje
objasnjava: ,,Ovaj prakti¢ni
relativizam sastoji se u djelovanju
kao da bog ne postoji, donoseci



odluke kao da siromasni ne postoje,
postavljanju ciljeva kao da drugi ne
postoje, radeci kao da ljudi koji nisu
upoznali Evandelje ne postoje.“
Drugim rijeCima, to znaci Zivjeti
»Zivotni stil jedi, pij i vjencaj se“ kao
mracni rezultat prividne autonomije
koja porice odgovornost prema
posStovanju drugih. Nasuprot toga,
uzdiZe se etika Martina Bubera,
podsjecajuci nas da smo ,,Cuvari nase
brace“, da postoje bratske veze koje
nas povezuju, da nismo izolirani
pojedinci koji smiju misliti samo na
SV0j ,,ego 1 svoje Zelje“. Pozvani smo
na milosrde koje izgraduje opce
dobro, na caritas in veritate —
socijalna enciklika Benedikta XVI -
ljubav u istini.

Zakljucujem, moZe se Ciniti tuznim
da Benedikt istiCe da bez istinskih
temelja svijetu nedostaje njegovo ime
i sve je kontrolirano ljudima koji s na
moci: siromasni i slabi nemaju
pristup dostojanstvu, nema



vrijednosti koje bi podupirale
njihove tuzbe.

Franjo, na sebi svojstven nacin,
osobito snazno osuduje pravo ime
relativizma — ,kulturu otpada“ - te
osuduje trijumf moci i novca nad
dostojanstvom, nad onim S$to je
istinski ljudsko, nad istinom. To su
koraci u istom smjeru, dva aspekta
iste stvarnosti, koji nas pozivaju da
budemo puni ljubavi i sebedarja, da
oprastamo, da budemo velikodusni.

Anegdota

Zelio bih ovaj ¢lanak zavrsiti jednom
anegdotom. Prije otprilike mjesec
dana imao sam veliko zadovoljstvo
posjetiti Papu u Santa Marti. Primio
me kao $to bi otac primio sina.
Ohrabren ovom atmosferom
bratstva, pitao sam ga da potvrdi
ideju koju ja, zajedno s drugim
intelektualcima iz Argentine,
razmatram i koja ukratko govori da
je kultura otpada posljedica diktature



relativizma. Franjo je sa smijeSkom
odgovorio (ovo o€ito nisu njegove
doslovne rijeci): upravo tako. Ako
nema istine, ostaju samo osobni
interesi, Sto dovodi do neizbjeznog
odbacivanja slabih. I opet je
spomenu nezaposlenost tolikog
velikog broja mladih u Europi koja ga
toliko zabrinjava.

Neki kaZu da je papa Benedikt
govorio glavi, a da Franjo govori
srcu. Ujedinimo se u ovom
kontinuitetu, jer onaj tko nema glavu
poprili¢no je uZasan, a onaj koji
nema srca, jos je i gori.

Objavio Spanjolski ¢asopis Palabra.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/franjo-i-benedikt-
kontinutitet-ili-ne/ (20.01.2026.)


https://www.revistapalabra.es/
https://opusdei.org/hr-hr/article/franjo-i-benedikt-kontinutitet-ili-ne/
https://opusdei.org/hr-hr/article/franjo-i-benedikt-kontinutitet-ili-ne/
https://opusdei.org/hr-hr/article/franjo-i-benedikt-kontinutitet-ili-ne/

	Franjo i Benedikt: kontinutitet ili ne?

