
opusdei.org

Franjo i Benedikt:
kontinutitet ili ne?

Mons. Mariano Fazio, novi
Generalni Vikar Opusa Dei,
govori o diktaturi relativizma i
o kulturi otpada koju su isticali i
papa Benedikt XVI i sadašnji
papa Franjo.

23.01.2015.

Piše Mariano Fazio, novi Generalni
Vikar Opusa Dei, autor knjige "El
Papa Francisco. Claves de su
pensamiento"



Prošli su brojni mjeseci od izbora
pape Franje kao nasljednika
Benedikta XVI. Promjena stila je više
nego očita, vrlo slična promjeni
papinske slike koju je donio sveti
Ivan XXIII, toliko drugačije od one
Pia XII, ili osobnost Pavla VI –
rezervirana i intelektualna – toliko
drugačija od karizmatske osobnosti
Dobrog Pape. Isto se dogodilo i sa
svetim Ivanom Pavlom II koji je
naslijedio nedavno proglašenog
blaženika Pavla VI – s trideset tri
dana prekida uvijek nasmijanim
papom Lucianijem - , te s
Benediktom XVI koji ej naslijedio
svetog poljskog Papu.

Promjene u stilovima pojedinog Pape
posljedica je ljudskih elemenata
Crkve. Primjeri prošlih desetljeća
koje sam gore spomenu dio su
najpozitivnijeg povijesnog tijeka
rimskih pontifikata. Raznolikost sa
sobom donosi bogatstvo jer stil
određene osobe vrlo je povezan s



njihovom idiosinkrazijom i
kulturnim tradicijama koje su
oblikovale njihovu osobnost.
Nedavno je Crkvu obogatila
slavenska tradicija Karola Wojtyle,
tradicija središnje Europe Josepha
Ratzingera, te sada latinoamerička
tradicija Jorgea Maria Bergoglia.

S točke gledišta individualne
karizme, poznati američki novinar
John Allen riskirao je glazbenom
usporedbom: Ivan Pavao II je "rock
and roll", Benedikt XVI je "klasična
glazba", a Franjo je "folk". Također,
izbjegavajući bilo kakve isključive
osjećajnosti, znamo da je Ivan Pavao
II imenovao Jorgea Bergoglia
biskupom i kardinalom, da je
Benedikt hvalio njegov očinski duh, a
da je Franjo na svom zidu u
Argentini imao sliku njemačkog
Pape.

Koliko Franjo brine i časti svoga
prethodnika, zaista je vrijedno



divljenja. O ovome mogu osobno
svjedočiti. U kolovozu 2008.godine
zajedno sam s tadašnjim kardinalom
Bergogliom pošao na kratku šetnju
Buenos Airesom. Tijekom šetnje
rekao mi je da se kod Benedikta XVI
najviše divi njegovoj poniznosti i
njegovom učenju. Sjetio sam se tih
riječi nakon što je Ratzinger odstupio
i shvatio sam koliko su istinite:
Benedikta će uistinu pamtiti po
njegovoj poniznosti i učenju.

Promjena stila i osobnih veza punih
brižnosti i poštovanja prema
Benediktu XVI jasni su u Franjinim i
riječima i djelima. Međutim, što
možemo reći o trenutnom
pontifikalnom magisteriju,
poštivajući prethodni? Imaju li
kultura otpada i diktatura
relativizma išta zajedničko?

Diktatura relativizma

U ponedjeljak, 18.travnja
2005.godine, kardinal Joseph



Ratzinger predvodio je Misno slavlje
na otvorenju konklave na kojoj će
biti izabran nasljednik Ivana Pavla II.
U svojoj je propovijedi tadašnji
Dekan kardinalskog zbora istaknuo
koje su kulturalne okolnosti s kojima
se budući Papa treba suočiti… bez da
je znao da zapravo govori o sebi. U
ključnom je dijelu rekao: „Koliko smo
krila doktrine upoznali posljednjih
desetljeća, koliko ideoloških struja,
kolikih načina razmišljanja. Maleni
brod misli brojnih kršćana često su
nabacivali ti valovi – nosili ih od
jednog ekstrema do drugog: od
marksizma do liberalizma, čak i
libertinizma; od kolektivizma do
radikalnog individualizma; od
ateizma do teškog religijskog
misticizma; od agnosticizma do
sinkretizma i tako dalje. Svakoga
dana izviru nove sekte te se
obistinjuje ono što sveti Pavao govori
o prevarantima koji nastoje ljude
uvući u grijeh (usp. Efe 4: 14).



Danas, čvrsto vjerovati u ono što
naučava Vjerovanje Crkve često se
etiketira kao fundamentalizam.
Različiti relativizmi, kojima se
„prepuštamo da nas vode sad amo
sad tamo, kako puhne kakav vjetar
doktrine“, dovode nas do zaključka
da se jedino stavom možemo nositi s
modernim vremenima. Izgrađujemo
diktaturu relativizma koja ništa ne
prepoznaje kao definitivno i čiji je
jedini cilj vlastiti ego i vlastite želje."

Diktatura relativizma, ili u svojoj
pozitivnoj formi, potreba i hitnost za
ponovnu uspostavu povjerenja u
mogućnost za spoznanje istine kroz
vjeru i razum u pluralnom društvu,
bila je u središtu prošlog pontifikata.
Poznati govori održani u Ratisboni,
Westminster Hallu, i Bundestagu
veličanstven su dokaz ovog
zanimanja i brige, uzdižući ideju
zdravog laicizma, nadilazeći laicizam
i fundamentalizam.



Relativizam je kriza istine jer smatra
da ljudsko biće nije u stanju spoznati
istinu, univerzalnu etiku, osnove
ideje koje su svima zajedničke bez
obzira na povijesne ili kulturološke
aspekte. Ovo nije tema isključivo
rezervirana za logiku ili filozofiju. To
je generalni stav prema velikom
izazovu istine. To je ispunjenje
Isusovih riječi: „istina će vas
osloboditi“ te se istina gleda kao vrh
koji ograničava naše mogućnosti i
naš osobni razvoj, ili, kolektivnu,
kulturološki napredak. Ovako
gledano, istina je ograničavajući
faktor našeg kreativnog potencijala.
Međutim, da bi bili sposobni izgraditi
nešto što traje, istina je neophodna
kao čvrsti oslonac društvenog i
individualnog kreativnog razvoja.
Što je temelj jači, to veća može biti
građevina, s više mogućnosti, većom
slobodom za projekte, ideale,
prijedloge. Istina, na ovakav način
gledano, temelj je napretka i
inovacija.



Ponekad, postoji rizik gledanja na
čovječanstvo kao na „staklenu kuću
koja sudi i kategorizira ljude“ – riječi
su Pape Franje prilikom
zaključivanja biskupske sinode o
obitelji. Međutim, u govoru u La
Sapienza u Rimu, Benedikt citira
svetog Augustina na temu da sama
teoretska istina – sa svim njezinim
apstraktima, sudovima i
klasifikacijama – vodi prema tuzi te
da se potpuna istina sastoji od
spoznaje o onome što je dobro i,
prema tome, „istina nas čini
dobrima“, te nas vodi u milosrđe i
prihvaćanje drugih.

Kultura otpada

Franjo, s druge strane, razvio se s
druge perspektive koju sam naziva
„kulturom otpada“: društva koje
odbacuje bolesne, stare i mlade, jer je
fokusirano samo na sebe, stjecanje
čim veće svote novca, zadovoljstva i
moći. U Evangelii Gaudium kaže:



naspram radosti susreta s Isusom,
„velika je opasnost u današnjem
svijetu konzumerizam, izolacija i
strah nastao u spokojnom, ali ipak
gramzivom srcu, grozničavim
traženjem zadovoljstava, te iz
otupjele savjesti.“

Prema tome, opet se susrećemo s
diktaturom cenzure, iako ovaj put ne
radi se o cenzuri ideala već
materijalnoj cenzuri: „Rat za sveti
gral se nastavlja i to na nov i
nemilosrdan način u idolopoklonstvu
prema novcu te u diktaturi neosobne
ekonomije kojoj nedostaje istinska
ljudska svrha.“ Ovakav tip diktature
čovjeka svodi na „jednu od njegovim
potreba: potrošnju“, nešto što bi se
moglo povezati s onim što je papa
Benedikt XVI smatrao „vlastitim
egom i željama“.

Franjo osuđuje patnje koje prolazi
ljudsko dostojanstvo i to ne
apstraktno već patnje siromašnih i



marginaliziranih. Misleći na ostatke
europskog svijeta koji odbacuje
afričke imigrante u Lampedusei;
marginalizirane u velikim rastućim
gradovima koji se gomilaju u jadnim
straćarama, šupama ili kolibama;
žrtve novog oblika ropstva poput
trgovanja ljudima, djece-vojnika ili
tužne priče onih zarobljenih u paklu
droge. Ovaj proročki plač odzvanja u
ušima svijeta i javljaju se glasine o
Nobelovoj nagradi dok ga brojne
novine i časopisi stavljaju na svoje
naslovne stranice. Međutim,
idolopoklonstvo prema materijalnim
stvarima ostaje netaknuto jer ga
duboki korijeni čine jakim.

U ekskluzivnom intervjuu s
Henriqueom Cymermanom, Franjo
iskreno iznosi socijalne posljedice
ovakvog idolopoklonskog stava: „Pali
smo u grijeh idolopoklonstva, i to
prema novcu. Ekonomiju pokreće
neprestana težnja za više i
paradoksalno stvara kulturu otpada.



Odbacuju se mladi limitirajući broj
rođene djece. Također se odbacuju i
stari jer više nisu potrebni, više ne
doprinose, pasivna su klasa. A
odbacujući mlade i stare,
odbacujemo i budućnost jer mladi su
ti koji svojom snagom vuku naprijed,
a stari su ti koji nam daju mudrost,
imaju sjećanja i prenose ih na mlade
(...) Odbacujemo cijelu generaciju
kako bi održali ekonomski sustav koji
sam više ne drži vodu, sustav koji, da
bi preživio, treba ratovati kao što su
to veliki vladari uvijek i činili (...)
Ovakav nas način udaljava od
bogatstva koje leži u različitostima i
od dijaloga između ljudi."

Ljudi su hrana za sustav. Ova nas
slika podsjeća na film „Matrix“, gdje
su ljudi zapravo baterije za veliku
električnu napravu koja je postigla
stanje samosvijesti. Mnogi od njih
žive u lažnom svijetu koji ispada da
je udoban zatvor. Max Weber, na
početku dvadesetog stoljeća, opisao



je tržište kojem nedostaju vrijednosti
kao željezni kavez.

Dvije strane iste stvarnosti

Ove dvije vrste diktatura koje su
Pape osudili, u isto su vrijeme
različiti aspekti iste stvarnosti. U
jednom važnom govoru u prvim
danima svojeg pontifikata
diplomatskim tijelima u Svetoj
Stolici, Franjo je povezao svoju brigu
za siromašne i Benediktovo učenje o
istini. Prvo je rekao: „Kao što znate,
brojni su razlozi zašto sam izabrao
ime Franje Asiškog, poznatog lika i
daleko izvan granica Italije i Europe,
čak i među onima koji nisu katoličke
vjere. Jedan od prvih razloga bio je
Franjina ljubav prema siromašnima.
Koliko je još uvijek siromašnih u
svijetu! I kakvu veliku patnju
prolaze! Nakon što je veliki Franjo
Asiški dao primjer, Crkva u svim
krajevima svijeta uvijek je nastojala
brinuti i paziti na one koji pate od



neimaštine, i mislim da u brojnim
svojim zemljama možete svjedočiti
velikodušnoj aktivnosti kršćana koji
se posvećuju pomaganju bolesnima,
siročadi, beskućnicima i svim
marginaliziranima, nastojeći učiniti
društvo humanijim i pravednijim
mjestom.“

Nakon što je još jednom opisao
problem kulture otpada, u sljedećem
odlomku povezuje se s prethodnim
poglavarom: „Ali postoji još jedan
oblik siromaštva! To je duhovno
siromaštvo našeg vremena, koje
osobito ozbiljno pogađa takozvane
bogate zemlje. To je ono što je moj
ljubljeni prethodnik Benedikt XVI
nazivao „tiranijom relativizma“, koja
svakoga čini svojim vlastitim
kriterijem i ugrožava ljudsku
koegzistenciju. I to me dovodi do
drugog razloga izbora ovog imena.
Franjo Asiški nam je govorio da
trebamo raditi na izgradnji mira. Ali
nema istinskog mira bez istine! Ne



može biti pravoga mira ako svatko
ima svoje kriterije, ako svatko uvijek
može ekskluzivno izmišljati svoja
prava, bez da u isto vrijeme misli na
dobro drugih, svih, na temelju
prirode koja povezuje sva ljudska
bića na ovoj zemlji.“

Nema mira, nema mogućeg
napretka, ako ljudi ne brinu za dobro
drugih. Ivan Pavao II to je sažeo u
povijesnoj frazi „mir je rad
solidarnosti“, čime se nastavio na
svoje prethodnika Pija XII i Pavla VI
koji su tvrdili „mir je rad pravde“ i
„razvoj je novo ime mira“.
Povezanost u izjavama magisterija
temelji se na osnovnim principima
ljudskog dostojanstva: svijet gdje
bratstvo pobjeđuje može se izgraditi
tek na davanju sebe drugima.

Prema tome, sadašnje društvo treba
nanovo otkriti – kako bi se
nadvladala kriza siromaštva i
vrijednosti koje već godinama živimo



- svoju najdublju istinu: potpuno
poštovanje prema ljudskim pravima
svakog pojedinca, koji je svaki
jedinstven. Bez ovakvih temelja,
pojedinci će se koristiti kao oruđa
sebičnih razloga drugih ljudi, i
ljudska će se bića iskorištavati mjesto
da ih se poštuje, smatrat će se
stvarima koje se mogu odbaciti kada
nam više nisu korisni.

Mislim da se papa Franjo neprestano
poziva na relativizam kroz podizanje
molbe izražene preko osuđivanja
izravnih posljedica relativizma:
kulture moći, kulture otpada i
indiferentnosti, birokraciju vjere.
Naspram ovoga, on potiče kulturu
susreta i predanja.

U Evangelii Gaudium opisuje „miran
rast relativizma koji dovodi do općeg
osjećaja dezorijentiranosti.“ Dalje
objašnjava: „Ovaj praktični
relativizam sastoji se u djelovanju
kao da bog ne postoji, donoseći



odluke kao da siromašni ne postoje,
postavljanju ciljeva kao da drugi ne
postoje, radeći kao da ljudi koji nisu
upoznali Evanđelje ne postoje.“
Drugim riječima, to znači živjeti
„životni stil jedi, pij i vjenčaj se“ kao
mračni rezultat prividne autonomije
koja poriče odgovornost prema
poštovanju drugih. Nasuprot toga,
uzdiže se etika Martina Bubera,
podsjećajući nas da smo „čuvari naše
braće“, da postoje bratske veze koje
nas povezuju, da nismo izolirani
pojedinci koji smiju misliti samo na
svoj „ego i svoje želje“. Pozvani smo
na milosrđe koje izgrađuje opće
dobro, na caritas in veritate –
socijalna enciklika Benedikta XVI –
ljubav u istini.

Zaključujem, može se činiti tužnim
da Benedikt ističe da bez istinskih
temelja svijetu nedostaje njegovo ime
i sve je kontrolirano ljudima koji s na
moći: siromašni i slabi nemaju
pristup dostojanstvu, nema



vrijednosti koje bi podupirale
njihove tužbe.

Franjo, na sebi svojstven način,
osobito snažno osuđuje pravo ime
relativizma – „kulturu otpada“ – te
osuđuje trijumf moći i novca nad
dostojanstvom, nad onim što je
istinski ljudsko, nad istinom. To su
koraci u istom smjeru, dva aspekta
iste stvarnosti, koji nas pozivaju da
budemo puni ljubavi i sebedarja, da
opraštamo, da budemo velikodušni.

Anegdota

Želio bih ovaj članak završiti jednom
anegdotom. Prije otprilike mjesec
dana imao sam veliko zadovoljstvo
posjetiti Papu u Santa Marti. Primio
me kao što bi otac primio sina.
Ohrabren ovom atmosferom
bratstva, pitao sam ga da potvrdi
ideju koju ja, zajedno s drugim
intelektualcima iz Argentine,
razmatram i koja ukratko govori da
je kultura otpada posljedica diktature



relativizma. Franjo je sa smiješkom
odgovorio (ovo očito nisu njegove
doslovne riječi): upravo tako. Ako
nema istine, ostaju samo osobni
interesi, što dovodi do neizbježnog
odbacivanja slabih. I opet je
spomenu nezaposlenost tolikog
velikog broja mladih u Europi koja ga
toliko zabrinjava.

Neki kažu da je papa Benedikt
govorio glavi, a da Franjo govori
srcu. Ujedinimo se u ovom
kontinuitetu, jer onaj tko nema glavu
poprilično je užasan, a onaj koji
nema srca, još je i gori.

Objavio španjolski časopis Palabra.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/franjo-i-benedikt-
kontinutitet-ili-ne/ (20.01.2026.)

https://www.revistapalabra.es/
https://opusdei.org/hr-hr/article/franjo-i-benedikt-kontinutitet-ili-ne/
https://opusdei.org/hr-hr/article/franjo-i-benedikt-kontinutitet-ili-ne/
https://opusdei.org/hr-hr/article/franjo-i-benedikt-kontinutitet-ili-ne/

	Franjo i Benedikt: kontinutitet ili ne?

